كلام شوت

ترجمهوتشريح محمد فاروق خاں



| ۹ |            | ديباچه |
|---|------------|--------|
|   | باب اول    | * *    |
|   | معاشرت: ١١ |        |

| ۱۳ |                  |    | اسلامی معاشرت         |
|----|------------------|----|-----------------------|
| 19 |                  |    | معاشرت                |
| ٢٣ | ه حقیقی اجتماعیت | 19 | ہ معاشرت کی اصل بنیاد |
| ٢٦ | ه ساجی قدریں     | ٢٣ | ہ اجتماعیت کی اہمیت   |
|    |                  |    | 1                     |

## خاندان کی تاسیس:۳۱

ہ لونڈی کے احکام ن نکاح کی ترغیب 3 0. وجن ہے نکاح جائز نہیں ه نکاح کامقصد ٣٦ 51 ه دعااورمبارک باد د آداب نکار 04 39 ہ مباشرت کے آ داب ه خطبهٔ نکاح 02 99 ۲۷ و تعدداز دواج • دعوت وليمه 40 ہ شوہر کے حقوق ه نکاح شغار ۴A 4.

ہ متعہ ۹۳ ہ، بیوی کے حقوق ۷۹

٣

كلامرنبوت جلدسوم

Е

| 1++  | tjo                    | $\wedge \angle$ | ٥ طلاق  |
|------|------------------------|-----------------|---------|
| 1+12 | ٥ تذف                  | ٩۵              | ہ خلع   |
| 1+7  | ہ عورت کا دائر ہُ کا ر | ٩८              | ہ حلالہ |
| 111  | ہ جنگ میں شرکت         | 92              | 0 يلاء  |

ہ ظہار

## کچھ ضروری پابندیاں

99

| 122 | ہ عریانیت سے پر ہیز   | 111  | ہ فواحش سے اجتناب |
|-----|-----------------------|------|-------------------|
| 110 | ہ استیدان             | 112  | ہ غض بھر          |
| 124 | ہ تخلیہاورکس سےاجتناب | 11"+ | ٥ فتنهُ آ واز     |
| 111 | 0 L C                 | 111  | ٥ فتنه خوشبو      |

## تعلقات کے وسیع دائرے

| 171 | ہ پڑوسی کے حقوق                     | 11-0 | ہ نفس کے حقوق                   |
|-----|-------------------------------------|------|---------------------------------|
| 174 | ہ عام انسانوں کے حقوق               | 11-9 | ه صله رحمی اور رشته کاپاس ولحاظ |
| ILM | ہ چپا کاحن                          | ١٣٣  | ہ قطع رحمی                      |
| ۱۲۳ | ہ سن رسیدہ اور بڑوں کی تعظیم وتکریم | ۱۳۸  | ہ والدین کے حقوق                |
| 120 | <b>ە</b> استاذكاخ                   | 105  | ہ اولا دکے حقوق                 |
| 124 | ه حق رفاقت                          | 102  | ه بھانج کاحق                    |
| 124 | د دوستی کاخت                        | 102  | ہ خالہ کے حقوق                  |
| 122 | ہ مسلمانوں کے حقوق                  | 109  | ہ بڑوں کاحق                     |
| ۱۸۴ | ہ آ قاکے حقوق                       | 109  | ہ مہمان کے حقوق                 |

كلامرنبوت جلدسوم

کمزوروں کے حقوق: ۱۸۷

| 192 | ه بیارکاحق             | ۱۸۷  | ہ غلام اور خادموں کے حقوق |
|-----|------------------------|------|---------------------------|
| 199 | ه قیدی کاحق            | 191  | ہ بیوہ کاحق               |
| *** | ہ غم میں شرکت          | 195  | ہ تیموں کاحق              |
| ۲+۱ | ه غيرسلموں کاحق        |      | ه مفلسوں اور حاجت مندوں   |
| r+r | ہ جانوروں کے ساتھ سلوک | 1917 | <u> </u>                  |
| 4+4 | ه راسته کاخن           | 197  | ه مظلوم ومصطر کاحق        |

سماجی زندگی کے کچھ احکام و آداب : ۲۱۱

بابدوم

| **2  | ہ تعلیم وتربیت  | ۲11 | ہ اجتماعیت                  |
|------|-----------------|-----|-----------------------------|
| ***  | ہ برائی کومٹانا |     | ه دوسروں کا خیال اور نفسیات |
| **9  | ہ سفارش         | 110 | کی رعایت                    |
| ۲۳۰۰ | ہ قرض           | *** | ہ مباحات میں توسع           |
| 171  | ی وعدہ          | 220 | ه فتنه وفساد پيداكرنا       |
| 111  | ه خبرواحد       | *** | ہ تادیب                     |

| ۲۳۸   | ۵ مشوره             | ٢٣٣ | ہ قوم کے جذبات کا لحاظ |
|-------|---------------------|-----|------------------------|
| * * * | ہ مشتہات سے پر ہیز  | ٢٣٣ | ەاختياط                |
| 141   | ه حکم اورعفوودرگز ر | 120 | ہ تجربات کی اہمیت      |

|             | بسوم                    | بار  | ١                       |
|-------------|-------------------------|------|-------------------------|
|             | ديب و ثقافت             |      | اسلا                    |
| r92         | ه مرحبا کهنا            | rra  | ه اسلامی تهذیب وثقافت   |
| 191         | ہ مصافحہ                | 469  | د ین وتهذیب کی اساس     |
| t"++        | ه معانقه( گلے لگانا)    | rar  | ٥ حسب ونسب              |
| t"+1        | ہ تقبیل(بوسہ)           | ror  | ہ تخلیق میں تبدیلی      |
| t" + t"     | ه گفتگو                 | 101  | ہ عقیقہ                 |
| ۳+۷         | ه مدید یا تحفه          | 102  | ہ تَحنِيک واذان         |
| r + 9       | ه مزاح                  | 101  | ہ بچوں کے نام           |
| <b>m</b> 11 | ہ تبسم                  | 109  | ہ غسل اور صفائی ستھرائی |
| m1r         | ه تکلف                  | 241  | ہ پیثاب پاخانہ کے آداب  |
| ٣١٣         | ه چھینک                 | 272  | ہ مسواک                 |
| 1117        | ہ جمائی                 | 2.42 | ہ سرکے بال              |
| m10         | ہ کھانے کی دعوت         | 222  | ه زیب وزینت یاسنگار     |
| <b>MI</b> 4 | ہ محسن کاشکر بیادا کرنا | F72  | ہ لباس                  |
| ۳I <u>۲</u> | ہ خط وکتابت             | ۲۷۱  | ہ جوتایا پاپوش          |
| <b>MIN</b>  | ہ توبار                 | ۲۷۱  | ہ کھانے پینے کے آداب    |
| ۳۲+         | • عيادت                 | 221  | ہ سونے کے آ داب         |
| mr1         | ہ تعزیت                 | ٢٨٢  | ہ مجلس کے آ داب         |
| mrr         | ہ موت کی تمنانہ کریں    | 110  | ہ سفر کے آ داب          |
| mrm         | ہ خودشی                 | 279  | ہ ملاقات                |
| ٣٢٣         | ہ ماتم اورسوگ           | r9+  | ہ سلام                  |
| 870         | ه مردوں کاحق            | 192  | ٥استقبال                |
|             |                         |      |                         |

كلامرنبوت جلدسوم

قيافه

حسن معاشرت

مثالي معاشره

| ۳۳۳ | ہ غیرزبان کااستعال | ۳۲۷ | ه شعر بخن              |
|-----|--------------------|-----|------------------------|
| ۳۳۵ | ہ ضرب اکمثل        | ٣٣٣ | ہ بیان وخطابت          |
| ٣٣٦ | ہافسانے            | ٣٣٩ | ه مؤثراد بې اسلوب      |
| ٣٣٢ | م سیلی<br>م سیلی   | ۳۳۹ | ہ چند تمثیلات وتشبیہات |
| ۳۳۸ | ه صناعت اورآ رب    | ٣٣٢ | د اقتباس وحواله        |

۳92

myr

r+9

ديباچه

کلام نبوت جلد سوم پیش کرتے ہوئے ہمیں دلی مسرت حاصل ہور ہی ہے۔ہم خدائے بزرگ دبرتر سے بےحد شکر گزار ہیں کہ اس نے اپنے ایک حقیر بند بے کواپنے دین کی اس خدمت کی توفیق عطافر مائی۔

کلام نبوت جلد اول میں عقائد اور عبادات اور جلد دوم میں اخلاقیات سے متعلق احادیث اوران کی نشر یحات پیش کرنے کی کوشش کی گئی تھی ۔ کلام نبوت جلد سوم کا تعلق معاشرت سے ہے۔ اس میں ان احادیث کا انتخاب اور ان کی نشر تح کی کوشش کی گئی ہے، جو سماجی امور و مسائل سے تعلق رکھتی ہیں۔ چناں چہ اس جلد میں اجتماعیت، سماجی قدریں، خاندان کی تاسیس، تعلقات کے وسیع دائرے، اجتماعی مصالح، سماجی زندگی کے آ داب اور اسلامی تہذیب و ثقافت سے متعلق احادیث کا مطالعہ کیا گیا ہے اور اس سلسلے میں تصویر، موسیقی ، علم نجوم اور علاج و معالجہ وغیرہ کے مسائل بھی زیر بحث آ نے ہیں۔ ہمیں امید ہے کہ کلام نبوت کی دوسری جلدوں کی طرح تسری جلد کو بھی ہمارے قارئین پیند کریں گے اور اس مفید پائیں گے۔ معیشت و سیاست اور دعوت و غیرہ سے متعلق احادیث اور ان کی تشریحات ان شاء اللہ تعالیٰ کلام نبوت جلد چہارم وینجم میں پیش کی جا ئیں گی۔ و ما تو فیقی الا باللہ۔

خاكسار ۳۵۳ - چتلی قبر، د، یلی-۲ محمد فاروق خاں کیم ایریل ۲۰۰۱ء

باباقل



i

18

.

اسلامي معاشرت

ہرانسان کی حیثیت کسی نہ کسی معاشرہ کے ایک رکن کی ہوتی ہے۔ اور کسی بھی معاشرہ کی تشکیل میں عقائد د نظریات کا اہم حصہ ہوتا ہے۔ کسی مادہ پرست معاشرہ کے افراد پر مادّہ پر تی کا غلبہ ایک فطری بات ہے۔ پھر اس کے جونتائج سامنے آتے ہیں ان کا خمیازہ ہر ایک کو بھگتنا پڑتا ہے۔ لارڈ اسل (Lord Snell) نے کہ ۱۹۳ میں لکھا تھا کہ اس وقت تہذیب ایک ایسے دورا ہے پر کھڑی ہے کہ یہاں سے ایک قدم بھی اگر وہ غلط سمت میں مڑی تو پھر بر بادی اور ہلا کت مقدر ہے۔ اسل کہتا ہے کہ یوں تو انسان کی تاریخ حوادث سے بھری ہوئی ہے۔ لیکن موجودہ صورت ہے۔ نہ کہتا ہے کہ یوں تو انسان کی تاریخ حوادث سے بھری ہوئی ہے۔ لیکن موجودہ صورت منظم شرکی تو تیں سب سے زیادہ اس موجودہ دور میں زور آ ور ہوئیں ہیں، اور نجات کی کوئی راہ دکھائی نہیں دیتی ۔ اسل نے آگے چل کر ککھا ہے کہ اگر ہم نے اپنی زند گیوں کی شکھ تھا اسک مال سب سے زیادہ پریشان کن ہے۔ اس کی ظلمت کو قلوب انسانی کی گہرا ئیوں میں دیکھا جا سکت

ایک مثالی معاشرہ وہ ہر گرنہیں ہے، جس میں مادّی سامانِ تعیش کوسب کچھ سمجھا جاتا ہے۔اور جہاں زندگی کی معراج بیقصور کی جاتی ہے کہ آ دمی کی مادی ضروریات وخواہشات پور ک ہوتی ہوں، بلکہ مثالی معاشرہ اسے کہا جائے گا، جس میں انسانیت مادّی چارد یواری کے اندر مقید ہوکر نہ رہے، بلکہ وہ اس چارد یواری سے آ گے بڑھ چکی ہو۔صرف مادّی ضروریات کا حصول ہی اسے تسکین دینے کے لیے کافی نہ ہو، بلکہ اس کے سامنے زندگی کی وہ قدریں بھی ہوں، جواسے مادیت کی سطح سے بلندر کھتی ہوں۔ ایک مثالی معاشرہ کی کیاخصوصیات ہوتی ہیں،اس سلسلے میں مغربی مفکرین کوبھی اس کا اعتراف کرنا پڑا ہے کہ مثالی معاشرہ اسی معاشرہ کو کہا جاسکتا ہے، جس کے افراد میں باہم تعاون کا جذبہ، کارفر ما ہواور جن کے پیش نظرایک ایسا نصب العین ہو، جس کی بنیادیں خالص مادّیت پر استوار ہونے کے بجائے ایمان باللہ پر استوار ہوں۔ چناں چہ برائٹ مین (Bright Man) نے اس معاشرہ کے متعلق واضح الفاظ میں کھاہے: '' بیه معاشرہ ایسے آ زادلوگوں پرم<sup>ش</sup>متل ہوگا، جوایک معقول اور قابل قدر واحد نصب العین کے حصول کے لیے باہم تعادن و تناصر سے کام لیتے ہوں۔ ایک ایسے نصب العین کے لیے، جس کی بنیادیں ایمان باللہ پر استواريون "(1) مثالی معاشرہ کے خدوخال کونمایاں کرتے ہوئے جوڈ (Joad) نے لکھاہے: · · مثالی معاشرہ اسے کہیں گے، جس معاشرہ کے افرادوہ کا م کرنے کا ارادہ رکھتے ہوں، جس کودہ حق سمجھتے ہوں۔ادر معاشرہ کا ہرفر داسی کوحق سمجھتا ہو جوحقیقت میں حق ہے۔دوسر الفاظ میں مثالی معاشرہ وہ ہے،جس کے افرادان کاموں کوخن سمجھیں اور ان پر کاربند ہوں جو بہترین نتائج کے ضامن ہوں۔ یعنی جوحسن، صداقت، انبساط اور اخلاقی خوبیوں وغیرہ مستقل اقدار کے مظہر ہوں۔ جس معاشرہ کےلوگ بھی ان قدروں کو زیادہ سے زیادہ اہمیت دیں گے اور اپنے اعمال وکر دار میں ان کا پاس و لحاظ رکھیں گےوہی معاشرہ بہترین معاشرہ کہلانے کامشخق ہوگا۔'(۲) مفکرین نے افراد کے باہمی تعلقات کی درستی کے لیے جذبات کی ہم آ ہنگی کوبھی ضروری قراردیا ہے۔ چناں چہاوسپنسکی (Ouspensky) نے ککھاہے: ''لوگ مختلف جذبات کے تحت زندگی بسر کرتے ہیں اس لیے ایک دوسر کے کو شیخصے میں غلط فہمیاں لاحق ہوتی ہیں۔اگران کے جذبات میں

> (۱) دیکھیں A Philosophy of Religion P.146 (۲) دیکھیں Guide to the Philosophy of Morals and Politics. P.467-469

ہم آ ہنگی پیدا ہوجائے تو وہ ایک دوسر کو صحیح طور پر سیجھنے کی پوزیش میں ہوجائیں۔'(<sup>1)</sup> مفکرین کے بی خیالات و تاثرات میں نے اس لیفل کیے ہیں تا کہ اس بات کا بخو بی اندازہ کیا جا سکے کہ آج دنیا کو انسانیت کے دکھ کے جس در ماں کی تلاش ہے وہ کما حقد اسلام کی تعلیمات میں موجود ہے۔ وحی الہی نے اس سلسلے میں ہماری پوری رہ نمائی کی ہے۔ اسلام خدا پر تی کا وہ نظام پیش کرتا ہے، جس میں صرف یہی نہیں کہ انسانی زندگی کے ہر شجعے کے لیے واضح اور مبنی برحق احکام دیے گئے ہیں، بلکہ اس کے ساتھ ہی اس کے سارے ہی احکام خواہ ان کا تعلق زندگی کے سی بھی شعبہ ہے ہو باہم ایک دوسرے سے پوری طرح ہم آ ہنگ آتی ہے، جس طرح سی زندہ جسم میں روح کار فر ماد کھائی دیتی ہے۔ اس کے علاوہ اسلام ، معاشرہ تم پیدا ہونے والی ساری ہی خرابیوں اورفنتوں کا سد بات بھی کرتا ہے۔ وہ ان کو کی حالت میں میں پیدا ہونے والی ساری ہی خرابیوں اورفنتوں کا سد بات بھی کرتا ہے۔ وہ ان کو کی حالت میں

اسلام کی نگاہ میں انسان اور انسان کے تعلق کی اصل بنیا درنگ ،نسل، زبان، قومیت اور دطنیت نہیں بلکہ تعلق کی اصل اور حقیقی بنیا دخداے واحد پرایمان اور ایک مومنا نہ اخلاقی ضابطہ ہے۔ بیہ اخلاقی ضابطہ ایمان سے الگ کوئی چیز نہیں ہے بلکہ بیہ اخلاقی ضابطہ در حقیقت ایمان کے ایک ناگز ریقاضے کی شکل میں ہمارے سامنے آتا ہے۔ اور اس ضابطہ اخلاق کا ربط وتعلق زندگی کے سی مخصوص دائرے تک ہی محد دونہیں رہتا بلکہ بیانسانی زندگی کو اس طرح اپنے دائرے میں لیتا ہے کہ زندگی کا کوئی شعبہ بھی اس سے الگ ہو کر نہیں رہ سکتا۔ کیوں کہ انسان کی فلاح اس میں ہے کہ دہ ہر معاطے میں اور ہر حالت میں خداہی کا بندہ بن کر رہے۔ اس سے انگ کی ہو اس کر لیے گر اہمی ، صلالت اور تباہی کے سوا پچھاور نہیں ہو سکتا۔

پھر بیہ ضابطۂاخلاق اپنے اندر بیہ خوبی بھی رکھتا ہے کہ اس کے تحت دنیا کے سارے انسان ایک ہو سکتے ہیں۔اور اس طرح انسانوں کی ایک عالم گیر برادری کا قیام عمل میں آ سکتا ہے۔رہے وہ لوگ جواس ضا بطے کوجس کی بنیا دخدا پر تی وخداطلی ہے نہ مانیں تو اسلامی معاشرہ کسی بھی معاشرہ کا بنیادی ادارہ در حقیقت خاندان ہوتا ہے۔ مرد ادرعورت کے ملاپ سے ہی ایک نسل وجود میں آتی ہے۔ اور پھر اس سے مختلف رشتے اور کنب کے مختلف تعلقات پیدا ہوتے ہیں۔ اور پھر یہی چیز پھیل کر ایک معاشرہ کو وجود بخشق ہے۔ تمدن کی جڑ خاندان ہی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام خاندان کے ادارے کو صحیح اور مضبوط بنیا دوں پر استوار کرنا چا ہتا ہے۔ وہ نکاح کو ایک نیکی اور عبادت قر اردیتا ہے۔ رہبا زیت اس کی نگاہ میں فطرت اللہ کے خلاف ایک برعت کے سواکوئی دوسری چیز نہیں ہے۔ پھر خاندانی نظام کو ایک انضباط عطا کرنے کی غرض سے شوہ رکی حیثیت ایک ذ مددار ناظم کی قر اردی گئی ہے۔ بیوی کو شوہ ہر کی اطاعت گز ار ہونا چا ہتا ہے۔ اور اولا دکا فرض ہے کہ دوہ ماں اور باپ دونوں کی خدمت اور اطاعت گز ار ہونا چا ہتا و تصور کرے۔ اسلام محبت ورحمت کو از دواجی زندگی کی اصل روح قر اردیتا ہے۔ زن و شو کے تعلق میں محبت ورفاقت کا جذبہ کا رفر ماہو، سیاس رشتے کا فطری تقاضا بھی ہے۔

پھرخاندان سے باہر قریب کے رشتے دار ہوتے ہیں۔ اسلام کی تعلیم میہ ہے کہ دہ باہم ایک ددسرے کے ہم درداورغم گسار ہوں۔ رشتے داروں کے تعلق کے بعد ہم سائگی کے تعلق کو بھی اسلام نے خصوصی اہمیت دی ہے۔ ہمسا بیا پنارشتہ دار بھی ہوسکتا ہے اور اجنبی بھی۔ ایک ہم سا بید دہ سمالام نے مسائگی عارضی ہوتی ہے، جیسے سی کے ساتھ پچھ دیر کے لیے بیٹھنا ہوایا سفر میں کسی کے ساتھ چلنے کا اتفاق ہوجائے۔ اسلام کی تعلیم میہ ہے کہ ہمارے سارے ہی ہم سائے خواہ دہ سی ہم ردی اور نیک سلوک کے مستحق ہوتے ہیں۔

جو چیزیں معاشرہ میں بگاڑ پیدا کرنے والی ہیں معاشرہ کے لیے ان کی حیثیت مہلک روگ کی ہے۔ان روگوں سے معاشرہ کو محفوظ رکھنے کی طرف اسلام خصوصی توجد یتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ حسد وبغض، غیبت، بد گمانی اور تجسس وغیرہ سے پر ہیز کرنے کی تاکید کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ اسلامی معاشرہ کے افراد خدا کے بندے اور باہم ایک دوسرے کے ہمدردوغم گسار بھائی بن کرر ہیں۔اسلام میں مطلوب سے ہے کہ لوگ ایک دوسرے سے بر سر پیکار ہونے کے بچائے ایک دوسرے کے ہم درد، معاون اور شریک رنج وراحت بن کرر ہیں۔ ایک کود دسرے پر بھر دسہ ہو۔ اور وہ باہم ایک دوسر کواپنی جان و مال اور عزت و آبر و کا محافظ تصور کریں۔ قریبی معاشرتی رابطوں کے بعد اجتماعی زندگی کا وہ وسیع دائرہ ہمارے سامنے آتا ہے، جس کاتعلق پورے ہی معاشرے سے ہے۔ اس سلسلے میں اسلام نے جو ہدایات دی ہیں وہ انتہائی فطری اور مینی برعدل ہیں اور ان میں انسانیت کے شرف و مجد کا پورالحاظ رکھا گیا ہے۔ اہل عالم کی بھلائی کی فکر اور نیکی کے کا موں میں تعاون ، بدی سے عدم اشتر اک اور باہم منافرت کے بجائے قرب و محبت کی فضا پیدا کرنی اور اسے برقر ارر کھنے کے لیے سرگرم ممل رہنا و غیرہ ایسے اصول ہیں،

ഗ്രെ

.

IA

معانثرت

معا شرت كى اصل بنياد (1) عَنُ أَنَسٌ وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالاً: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ الْحَلُقُ عِيَالُ اللَّهِ فَاحَبُّ الْحَلُقِ إلَى اللَّهِ مَنُ أَحْسَنَ إلى عِيَالِهِ. ترجعه: حفرت انسٌ اور حفرت عبداللَّرُ بروايت ب كدرسول خدا عَنَّ فرمايا: '' مخلوق خدا كاكنبه ب للذامخلوق ميں خدا كنز ديك بهترين شخص وہ ب، جوخدا ككنبه كساتھ اچھا سلوك كرے ''

تشريح: بيحديث بتاتى ب كەخدان انسان كومرم بنايا ب - خداكى نگاه ميں بہترين لوگ وہى ہوسكتے ہيں، جوخدا كے بندول كوعزت كى نگاه سے ديكھيں اوران كے ساتھ نيك سلوك اختيار كريں -اس حديث اور آ گے آ ف والى دوسرى احاديث سے ان اصل بنيا دوں كا سراغ ملتا ب جن پر قائم معاشرہ ہى ايك مثالى معاشرہ كہلا نے كامستخق ہوتا ہے - بيد بنيا ديں در حقيقت زندگى كى وہ اعلى قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدر يہ ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو حق قدريں ہيں جن ہے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو حكى -قدريں ہيں جن كے بغير زندگى حقيقى سكون وراحت سے بھى ہم كنار نہيں ہو سكتى -قدر يہ مي كار بي ہو حكى اللّا اللّان مل معان مي كن من مان ماتى -خارت مي ميں خار ماتى بيں كہ ' معاشر -تر جمع حمين حي كانت ہے ہو كنہ ميں ك ، ' مي مي ك ، ' ميں نے رسول خدا ہے كو بھى دين ك سواكسى ديگر چيز ہے كى كونى بي ت ديتے ہو كن ميں لي '

**تشریح:**انسان کوشرف دمجد عطا کرنے والی چیز اصل میں دین ہی ہے۔ حقیقت کی نگاہ میں آ دمی

**ترجمہ**: حضرت ابوامامیڈ سے روایت ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے فرمایا:'' جس کسی نے محبت

کے منہ کو بچائے (منہ پر چوٹ نہ کرے) کیوں کہ اللہ نے آ دمی کواپنی صورت پر بنایا ہے۔' تعشر یح: بیحدیث اس بات پر دلیل ہے کہ انسان کا مرتبہ اللہ نے نہایت بلندر کھا ہے۔انسان کواس نے اپنی صفات کا مظہر بنایا۔ اسے شعور وعلم اور ارادہ واختیار وغیرہ صفات سے نوازا۔ انسان کی شخصیت کا اصل مظہر اس کا اپنا چہرہ ہوتا ہے۔اس چہرے میں خدانے اپنی خبر رکھ دی ہے اس لیے اس کا ہر حالت میں احتر ام لازم ہے۔

(2) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ قَالَ: إِيَّاكُمُ وَ الظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَ أَكُذَبُ الْحَدِيْثِ وَلاَ تَحَسَّسُوا وَلاَ تَجَسَّسُوا وَلاَ تَنَافَسُوا وَلاَ تَنَافَسُوا وَلاَ تَحَاسَدُوا وَلاَ تَبَاغَضُوا وَلاَ تَدَابَرُوا وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إخُوانًا.

بدگمانی سب سے جھوٹی بات ہے۔کسی کی بھلائی برائی پر مطلع ہونے کے طالب نہ ہو، نہ ٹوہ میں پڑو، نہ دوسرے سے بڑھ کر بولی بولو، نہ باہم حسد کرو، نہ آپس میں بغض رکھو، نہ باہم دشمنی یاقطع تعلق کرو،اورخداکے بندےاور آپس میں بھائی بھائی بھائی بن کررہو۔'

تشريح: اس حديث ميں معاشرتی حقوق کا ذکر کيا گيا ہے اور کہا گيا ہے کہ لوگوں کو باہم بھائی بھائی بن کرر ہنا چاہے۔سب ہی ایک خداکے بندے ہیں۔ اس رشتہ کا نقاضا بیہ ہے کہ لوگوں میں آپس میں کسی قسم کی منافرت نہ ہو بلکہ ان میں ایگا نگت ہونی چاہیے۔ اگر کوئی شخص لوگوں کے حقوق کونظرا نداز کرتا ہے تو اس کا مطلب اس کے سوااور کیا ہوگا کہ اسے خدا کا بندہ بننے سے انکار ہے۔ خدا کے سیچے بندے دہی ہوتے ہیں جن کی نظر خدا ہی پر نہیں ہوتی بلکہ وہ خدا کے بندوں کے حقوق پر بھی نگاہ رکھتے ہیں۔

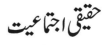
ترجمه: حضرت اسامة من روايت ہے که رسول خدا ﷺ نے فرمایا: '' اللہ اپنے رحم دل بندوں ہی پر رحم فرما تاہے۔'

**تشریح:** آ دمی کی *سُر*خ روئی اور کام یابی کا سارادار دمدارا سبات پر ہے کہ خدا کی ذات اس پر مہر بان ہو۔اور دہ اس کے غضب سے مامون و محفوظ ہو۔ بیر حدیث بتاتی ہے کہ خدا کی رحمت کا

| استحقاق ان کوہی حاصل ہوسکتا ہے جن کےقلوب جذبہ رحمت سے معمور ہوں۔اس کے برخلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جولوگ خود جذبه ُ رحم سے خالی ہوں وہ آخر رحمت ِ خداوندی اور خدا کی نواز شات کے مستحق کیوں کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| کھرائے جاسکتے ہیں۔ بخاری ہی کی حدیث ہے: مَنْ لَا يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ "جور حمٰہیں کرتا اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| پر جم نہیں کیا جاتا۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| چَامِّ مَنْ جَابِكُمْ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى ۖ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ أَنْ يَنْفَعَ آخَاهُ<br>(٩) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى ۖ إِنَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فَلْيَفْعَلُ. (ملم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>ترجمہ:</b> حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ کا ارشاد ہے:'' تم میں سے جس کسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| میں اس کی استطاعت ہو کہ وہ اپنے بھائی کوفائدہ پہنچا سکے تواہے بیدکا م کرنا چا ہیے۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>تشریح:</b> اسلام مثالی انسان اس <sup>ش</sup> خص کو قرار دیتا ہے جو معاشرہ کے جملہ افراد کو اپنا بھائی سمجھتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ہو۔ان سے کبی لگا وَرکھتا ہواورحتی الا مکان انھیں فائدہ پہنچانے سے گریز نہ کرتا ہو۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اجتماعیت کی اہمیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <li>أَبِي ذَرٍّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : مَنُ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شِبُرًا فَقَدُ خَلَعَ<br/>رَبَيُ لُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ<br/>اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ</li> |
| رِبْقَةَ الْإِسْلاَمِ مِنْ عُنُقِهِ. (احم، ابوداؤد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ترجمه: حفرت ابوذر من روایت ہے کہ رسول خداﷺ نے فرمایا:'' جو شخص بالشت بھر بھی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| جماعت سے الگ ہوااس نے اسلام کا قلادہ اپنی گردن سے نکال پچینکا''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>تشریح:</b> اسلام میں اجتماعی زندگی کی کیا اہمیت ہے؟ اس کا بہ خوبی اندازہ اس حدیث سے کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| جاسکتا ہے۔ اسلام کے اعلیٰ مقاصد کے حصول کے لیے زندگی میں اجتماعیت لازمی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| اجتماعیت کے بغیر صحیح معنی میں اسلامی احکام کی پابندی ممکن نہیں ہے۔اسلام اپنی فطرت کے لحاظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ے اجتماعیت پیند ہے۔ نظم جماعت سے ذرابھی انحراف ایک نہایت سٹین بات ہے۔ کیوں کہ <i>ب</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| انحراف اسلام کے اعلی مقاصد سے صرف نظر کرنے کے مترادف ہے۔ اجتماعیت سے اپنے کو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الگ کرنے والا در حقیقت اسلام کے واضح احکام کی پابندنی سے گریز کرتا ہے، جو اسلام کی نگاہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| میں سی جر معظیم سے کم نہیں ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢ وَ عَنِّ ابُنٍ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهَ لاَ يَجْمَعُ أُمَّتِى أَوُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

قَالَ أُمَّةَ مُحَمَّدٍ عَلَى ضَلاَلَةٍ. (تندى) ترجمه: حضرت ابن عمر في روايت ب كدرسول الله يع فرمايا: "حقيقت بد ب كدالله میری امت کویا پیفر مایا که امت محکوکو گم راہی پر متفق نہیں کرے گا۔'' تشريح: اس ليضروري ب كدابل ايمان ايك امت اورايك منظم جماعت كى صورت ميں د نیامیں رہیں۔کوئی شخص بھی سواد اعظم سے الگ ہو کر خدا کی حفاظت سے خود کومحروم نہ کرے۔ (٣) وَعَنُ مُعَاذِ بُن جَبَلٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْ اللهِ: إِنَّ الشَّيْطَانَ ذِئُبُ الْإِنْسَان كَذِئُب الْغَنَم يَاخُذُ الشَّآذَّةَ وَ الْقَاصِيَةَ وَالنَّاحِيَةَ وَ إِيَّاكُمُ وَالشِّعَابَ وَ عَلَيُكُمُ بالُجَمَاعَةِ وَالْعَامَّةِ. (21) ترجمه: حضرت معاذبن جبل فروايت ب كدرسول اللدي الله عن مايا: " در حقيقت شيطان آ دمی کا بھیڑیا ہے، جس طرح بکری کا بھیڑیا ہوتا ہے۔ جواس بکری کو پکڑ لیتا ہے جور یوڑ ہے بھا گ نکلی ہو، اور ریوڑ سے دور پڑ گئی ہواور ریوڑ سے جدا ہوکر ایک گوشہ میں ہو۔ اورتم پہاڑ کی گھاٹیوں ہے بچوادر جماعت اوراجتماع کے ساتھ رہنے کواپنے لیےلازم قرارد یے لو۔'' **تشریح:** جس طرح ریوڑ سے الگ ہونے پر بکری کو دہ تحفظ حاصل نہیں رہتا، جوریوڑ کے ساتھ مل کررہنے میں اسے حاصل ہوتا ہے۔ٹھیک اسی طرح اہل خیر کے گروہ سے کسی کے الگ ہوتے ہی اس کا امکان بڑھ جاتا ہے کہ شیطان، جوانسان کے لیے ایک بھیڑیا کے مانند ہے بہ آسانی اسے اپناشکار بنالے اور گم راہیوں کی ہلا کت خیز وادیوں میں اسے پھینک دے۔ جس طرح منزل سے ہم کنار کرنے والے سید سے اور صاف رائے کو چھوڑ کر پہاڑی در وں اور گھا ٹیوں کو عبور کرنے کی کوشش بالعموم ہلاکت کا موجب ہوتی ہے۔ اسی طرح اسلام کے دکھائے ہوئے واضح شاہ راہ اور صراطِ متنقیم کو چھوڑ کر دوسری جانی اُنجانی راہوں کو اختیار کرنے

ر طفاعے ، دیسے دامل ملکا راہ اور گراہ طو سیم کو چور کردو کر کا جاتی اسجافی راہوں واسیار کر۔ کے بعد تباہی اور ہلا کت ہی آ دمی کی تقدر بی ثابت ہوتی ہے، اس لیے اس سے حذ رلا زم ہے۔



(1) عَنِ النُّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَ<sup>َلَيْنَ</sup> تَرَى الْمُؤْمِنِيُنَ فِى تَرَاحُمِهِمُ وَ تَوَادَّهِمُ وَ تَعَاطُّفِهِمُ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكِى مِنْهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهُرِ وَالْحُمَّى. ترجمه: حفزت نعمان بن بشِرٌ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' باہم ایک دوسرے پرمہربان ہونے اور محبت وشفقت کرنے میں مومنوں کوتم ایک جسم کی طرح دیکھو گے کہ جب ایک عضوکو تکلیف ہوتی ہے تو اس کا سارا، ہی جسم بے خوابی اور بخار میں اس کا شریک ِ حال ہوجا تا ہے۔'

تشريح: مطلب بیہ ہے کہ اہلِ ایمان کا باہمی تعلق ورشتہ کوئی رسمی قسم کانہیں ہوتا بلکہ ترحم ومحبت اور شفقت کا جذبہ انھیں آپس میں اس طرح جوڑے رکھتا ہے گویا وہ الگ الگ نہیں ہیں بلکہ جسم واحد کی طرح ہیں جسم کے سی حصے میں بھی تکلیف ہوتی ہے تو اس سے ساراجسم متاثر ہوتا ہے۔ ٹھیک اسی طرح اہل ایمان باہم ایک دوسرے کے شریکِ رِنْج وراحت رہے ہیں۔اپنے سی بھائی کوفراموش کر کے اور اسے نظر انداز کر کے زندگی گز ارناان کا شیوہ نہیں ہوتا ہے

(۲) وَ عَنِ النَّعُمَان بُنِ بَشِيُرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ. (مسلم) وَ احد إن اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ. (مسلم) وَ احد إن اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَعْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ الْحَامَ الْحَامَ الْحَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْحَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْحَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحَلَيْ عَلَيْ عَ الْحَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَا عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْ عَا عَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَالَيْ

(٣) وَ عَنُ أَبِى مُوسَى عَنِ النَّبِي عَلَيْنَ أَنَّهُ قَالَ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعُضُهُ بَعُضًا ثُمَّ شَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. (جاری، سلم) ترجعه: حضرت ابوموں سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' مومن مومن کے لیے ایسا ہے جیسے ایک عمارت، جس کا ایک حصد دوسرے حصکوتقویت پہنچا تا ہے۔'' پھر آپ انے اپنے ایک ہاتھ کی انگلیاں دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں ڈال دیں۔

(مسلم)

**تشریح:** جس طرح کسی عمارت کی اینٹیں یااس میں گئے ہوئے پتھر باہم جڑے ہوئے ہوتے ہیں اورا یک کو دوسرے سے برابر قوت ملتی رہتی ہے۔ اس طرح پوری عمارت مضبوط و متحکم دکھائی دیتی ہے۔ اسی طرح اہل ایمان کو بھی باہم ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرنا چاہیے، اس کے بغیر کسی متحکم اور پائیدار معاشرہ کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

ساجي قدري

(1) عَنُ عِيَاضِ بُنِ حِمَارِنِ الْمُجَاشِعِيَ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: إنَّ اللَّهَ اَوُحٰى إلَىَّ: اَنُ تَوَاضَعُولا حَتَّى لاَ يَفَخَرَ اَحَدٌ عَلَى اَحَدٍ وَلاَ يَبْغِى اَحَدٌ عَلَى اَحَدٍ. (ملم) ترجعه: حفرت عياض بن حمار مجاشعیؓ سے روايت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ' اللہ نے ميرى طرف وى كى ہے کہ تواضع اختيار کرو، يہاں تک کہ کوئى کس شخص کے مقابلے ميں فخر نہ کرے، اور نہ کوئی شخص کسى يظلم وزيادتى کرے:'

تىشرىيى: يىنى يىظىم خداوندى بى كەبابىم تواضع اختياركىاجائے - يەكرىماندرۇش كےخلاف بى كەكونى شخص سوسائى مىں متكبر بن كرر بى د تواضع اس حدتك مطلوب بى كەكونى بىھى شخص كسى كے مقابلى مىں فخر نەجتائے اور نەكسى بركسى قتىم كےظلم اورزيادتى كوروار كھے گھمند دورغروركى وجه سى كى مقابلى مىں فخر كے جوازكى اسلامى معاشرہ مىں كوئى گىجائش نہيں ركھى گئى ہے۔ (ابودا دَدَ كَوِيْهُمَا وَ لَمْ يَجْعَلُنِيْ جَبَّارًا عَنِيدًا.

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن بسر ؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' خدانے مجھے متواضع بندہ بنایا ہے،سرکش اور ضدی نہیں بنایا۔'

تشريح: يدايك لمبى روايت كا ايك حصه ب- مطلب بير ب كه خدان مجمع بندهٔ متواضع اور كريم (Generous) بنا كربيجا ب- ضد اور سركشى كى روش مجمع كمى صورت ميں بھى زيب نہيں ديكتى -(٣) وَ عَنُ أَبِي هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : إِثْنَتَان فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمُ

كُفُرٌ اَلطَّعُنُ فِي النَّسَبِ وَالنِّيَاحَةُ عَلَى الْمَيّتِ.

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حضرت ابو ہر ریدة سے روایت ہے كه رسول خدا عظم ايا: " لوكوں ميں پائى جانے والی دوبا تیں گفرکی ہیں : نسب کے سلسلے میں طعن وطنز کر نااور مردوں یرنو حہ کرنا۔'' **تشریح:**اینے نسب پرفخر کرنا عرب جاہلیت کے مفاخر میں شامل تھا۔ دوسروں کے نسب اور خاندان پرطعن وطنز کرناشعارِ کفرمیں سے ہے،اس کا اسلامی شعار سے کوئی تعلق نہیں ۔ نو چہ بھی عرب جاہلیت میں شرف وبز رگی کی نمائش کا ایک معروف طریقہ تھا۔ کسی کے مرنے پر رنج اورغم ہوناایک فطری بات ہے لیکن فطری غم ہے آگے بڑھ کر بین اور نو حہ وغیرہ کرنا اسلام میں روانہیں۔اس طرح کی چیزیں اہل کفر کوتو زیب دے سکتی ہیں ۔لیکن کسی مسلمان څخص کے لیےان کوکسی حال میں درست نہیں قرار دیا جاسکتا۔ (٣) و عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ عَالَتِهِ: وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِهِ لاَ يُؤْمِنُ عَبُدٌ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيُهِ مَايُحِبُّ لِنَفْسِهِ. (بخارى دمسلم) ترجمه: حضرت انس مے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' اس ذات کی قشم جس کے قبضے میں میری جان ہے، بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہوتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لیے وہی کچھ پیندنہ کرے جودہ اپنے لیے پیند کرتا ہے۔'' تشريح بينى بيآ دمى كے اينا ايمان كا تقاضا ہے كہ وہ جن چيز ول كوخوداينے ليے يسد كرتا ہے ، اینے دوسرے بھائیوں کے لیے بھی ان ہی چیزوں کو پسند کرے۔ وہ اگرد نیا وآخرت کی فلاح اور کامیابی کاخواہاں ہےتواپنے دوسرے بھائیوں کے لیے بھی اس کے دل میں یہی تمنا موجزن ہونی حیاہیے کہ *انھیں بھی* دنیاد آخرت میں کا میا بی اور *سرخ* روئی حاصل ہو۔ اسی طرح جو چیزیں اسے خوداپنے لیے پسندنہیں ہیں، دوسروں کے لیے بھی وہ ان کو ہرگز پسند نہ کرے۔ بیذوق اور مزاج اگر اس کانہیں ہے تو حقیقت میں ایمان کی کیفیت سے ابھی اس کا دل آ شنانہیں ہوسکا ہے۔ (۵) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْلَهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَ مَا عَلَيْ عَ مَا عَلَيْ عَ مَالْ مَا عَلَيْ يَظْلِمُهُ وَلاَ يَخُذُلُهُ وَلاَ يَحْقِرُهُ التَّقُوىٰ هٰهُنَا وَ يُشِيُرُ اللَّى صَدْرِهِ ثَلْتَ مِرَارِ بِحَسُبِ امُرِيٌّ مِنَ الشَّرِّ اَنُ يَحْقِرَ اَخَاهُ الْمُسْلِمَ كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ (مسلم) حَرَامٌ دَمْهُ وَ مَالُهُ وَ عِرْضُهُ.

ترجعه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: '' مسلمان ، مسلمان کا بھائی ہوتا ہے، وہ نہ تو اس پرظلم کر ے اور نہ اس کی مد دواعانت سے ہاتھ کھینچے اور نہ اس کو حقیر شمجھے، تقویٰ یہاں ہے۔'' آپؓ نے اپنے سینہ کی طرف تین بار اشارہ کرکے سے بات فرمائی۔'' آ دمی کے لیے اتنی ہی برائی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر شمجھے۔ ہر مسلمان پر حرام ہے، مسلمان کا خون ، اس کا مال اور اس کی عزت و آبرو۔''

تنشريح: بدايک جامع حديث ہے، جس كے ذريعے سے ايک اسلامی معاشرہ كی تچی تصوير نگاہوں میں ابھر كر ہمارے سامنے آتی ہے۔ مسلمان كا فرض ہے كہ وہ اپنے مسلمان بھائى كوغير نہيں اپنا بھائى سمجھے۔ ايک حديث میں ہے: المؤمنُ مِرأةُ المؤمن (احمد، ابوداؤد)'' مومن، مومن كا آئينہ ہوتا ہے۔'' آئينہ ميں كسی اور كى نہيں اپنى ہی تصوير نظر آتى ہے۔ بھائى ميں اگر كوئى خوب صورتى ہے تو اس سے اسی طرح خوش ہونى چا۔ ہے، جس طرح آئينے ميں اپنى اچھى صورت پرنگاہ پڑنے سے فرحت حاصل ہوتى ہے۔ اور اگر بھائى ميں كوئى كمزورى اور عيب دکھائى د بے تو گرمند ہونا چاہے، جس طرح نہميں اپنى درستى كى فكر دامن گير ہوتى ہے۔

بھائی کا بیچن ہے کہ ہم اس پرظلم اورزیادتی نہ ہونے دیں اور نہ بھی اسے بے چارگی کی حالت میں بے یار دمد دگار چھوڑیں۔ بھائی کی تحقیر کسی صورت میں جائز نہیں ہو سکتی۔ ہمیں کیا خر، جس کی ہم تحقیر کرنے چلے ہیں وہ ہم سے بہتر ہو کسی کے اچھے ہونے کا اصل فیصلہ تو تقویٰ کرتا ہے، جس کی اصل جگہ انسان کا دل ہے جو بالعموم لوگوں کی نگاہ میں نہیں ہوتا۔

سیرت و کردار کا معاملہ کنتا نازک ہوتا ہے ارشاد ہوتا ہے: آ دمی کے برے ہونے کے لیے اتنی ہی بات کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو بہ نظر حقارت دیکھتا ہو۔مسلمان کا فرض میہ ہوتا ہے کہ وہ بھائی کی عزت وآ برو، اور اس کی جان اور اس کے مال، ہر چیز کا محافظ ہو۔ وہ غارت گر ہرگز نہ ہو۔وہ اپنے بھائی کی کسی چیز کو بھی نقصان نہ پہنچنے دے۔ بھائی کا احتر ام اور اس کی تو قیر کا ہر پہلواس کے لیے لازم ہے۔

٢> وَ عَنُ أَبِى مُؤْسِنَى قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَنْكَنِنَهُ: إِنَّ مِنُ إِجُلاَلِ اللَّهِ إِكْرَامُ ذِى الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ وَ حَامِلِ الْقُرُانِ غَيْرَ الْغَالِي فِيْهِ وَ لاَ الْجَافِى عَنْهُ وَ إِكْرَامُ السُّلُطَانِ الْمُقْسِطِ. ترجمه: حضرت ابوموی ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: ''کسی بوڑ ھے مسلمان کی تعظیم وتو قیر اور ایسے حامل قرآن کی جواس میں افراط وتفریط سے کام نہ لیتا ہودر حقیقت اللّٰدکی تعظیم کرنے میں شامل ہے اور اسی طرح عادل تکر اں کی تعظیم وتو قیر بھی (من جملہ تعظیم خداوندی کے ہے )۔'

تشویع: اسلامی معاشرہ اس بات کا بھی متقاضی ہے کہ معاشرے کے افراد کا حسب مراتب لحاظ رکھا جائے۔ معاشرہ کا کوئی فرد بھی اپنا مق پانے سے محروم ندر ہے۔ حقوق کا تعلق صرف جان و مال اور حصد اور جائدا دسے ہی نہیں بلکہ حقوق میں یہ بھی شامل ہے کہ معاشرے کے لوگوں میں جو ہماری تعظیم کے مشتحق ہیں ان کی تعظیم کی جائے ، جو ہمدر دی اور غم خواری کا حق رکھتے ہیں ، ہم ان کے غم گسار ہوں ، جو ہماری شفقتوں اور محبتوں کے مشتحق ہیں انھیں ہماری شفقت و محبت حاصل ہو۔ اس حدیث میں بطور مثال تین ایسے اشخاص کا ذکر کیا گیا ہے ، جو ہماری تعظیم و تکریم کا حق ہو۔ اس حدیث میں بطور مثال تین ایسے اشخاص کا ذکر کیا گیا ہے ، جو ہماری تعظیم و تکریم کا حق جائے۔ دوسرا حال قرآن ، یعنی وہ شخص ہوقر آن کا علم رکھتا ہواور قرآن کے حقوق کو پہچا تا ہو۔ حامل قرآن کی لیو مشال میں ایسی کی معاط میں افراط و تفریط سے پر ہیز کرے۔ وہ قرآن کی تلاوت بھی کر کا دور اس کے احکام وقوا نین کی اشاعت کے لیے بھی کو شال رہے۔ اور اس سلسلے میں راہ اعتدال سے بھی سے اور نہ کرے۔ قرآن نے جس صراط منتقیم کی طرف رہ نمائی کی ہے، اس پرگامزن رہے۔ فاسدر بحانات کے زیر اثر وہ قرآن میں غلط تا و پا استقام کے کہ معان اور ہے۔ میں افرا

پھر حاکم اگرعادل ہےاور وہ عدل وانصاف کو قائم کرنے والا ہے تواس کا بھی بیدت ہے کہاس کی تکریم کی جائے اوراس کے کا م کو بہ نظرِاستحسان دیکھا جائے۔ Pro

خاندان کی تاسیس

نكاح كىترغيب يَسْتَلُونَ عَنُ عِبَادَةِ النَّبِي عُلَيْكَ فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَانَّهُمُ تَقَالُوُهَا فَقَالُوا وَ آيُنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيَّ أَنْسِلْهِ قَدُ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنُ ذَنُبِهِ وَمَا تَاَخَّرَ. قَالَ اَحَدُهُمُ اَمَّا اَنَا فَانِّي أُصَلِّيَ الَّيْلَ اَبَدًا وَّ قَالَ الْحُوُ اَنَا اَصُوْمُ الدَّهُرَ وَلاَ أُفْطِرُ وَ قَالَ الْحَرُ اَنَا اَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلاَ أَتَزَوَّ جُ أَبَدًا فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ فَقَالَ: أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمُ كَذَا وَكَذَا آمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَاحُشَاكُمُ وَ ٱتْقَاكُمُ لَهُ لَكِنِّي آصُوُمُ وَ أُفْطِرُ وَ أُصَلِّي وَ اَرُقُدُ وَ اَتَزَوَّ جُ النِّسَاءَ فَمَنُ رَغِبَ عَنُ سُنَّتِي فَلَيُسَ مِنِّي. (بخاری) ترجمہ: حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ تین آ دمی نبیؓ کی از واج کے گھر نبی ﷺ کی عبادت کا حال دریافت کرنے آئے۔ جب انھیں اس کے بارے میں بتایا گیا تو اُنھیں آپ کی عبادت بہت کم محسوں ہوئی۔انھوں نے کہا کہ ہم نبی ﷺ کی برابری کیوں کر کر سکتے ہیں۔ آپ ﷺ کے تو ا گلے پچھلے سارے گناہ معاف کردیے گئے ہیں۔ ایک نے کہا: میں تو رات جرنماز پڑھوں گا، دوسرے نے کہا: میں ہمیشہ روز ہ رکھوں گا۔اور روز ہ تو ڑوں گانہیں۔اور تیسرے نے کہا: میں عورتوں سے ہمیشہ الگ رہوں گا۔ میں تبھی بھی نکاح نہیں کروں گا۔ پھر رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اور فرمایا:'' تم ہی لوگ ہوجنھوں نے ایسی اور ایسی بات کہی ہے؟۔ بخدا میرے اندرتم ہے کہیں بڑھ کرخشیت ہے اور میں تم سے بڑھ کر اللہ کا ڈررکھتا ہوں۔ پھر بھی میں روزہ بھی رکھتا

ہوں ادرا فطار بھی کرتا ہوں ،نماز بھی پڑھتا ہوں ادر سوتا بھی ہوں۔ادرعورتوں سے نکاح بھی کرتا ہوں۔ یادرکھو جو میری سنت سے اعراض کرے گا ادراسے ناپسند کرے گا، وہ میر ے طریقے پر ہرگزنہیں ہے۔''

**تشریح:** معلوم ہوا کہ علم باللہ (خدا کو جاننا) جس کے نتیج میں دل میں خشیت الہٰی اور خدا کا خوف پیدا ہوتا ہے۔ دین کی اصل بنیاد ہے۔ چناں چہ بخاری کی ایک روایت میں بیالفاظ آئے ہیں کہ آپؓ نے فرمایا: ابِنَّیُ لَاَعُلَمُهُمُ بِاللَّٰہِ وَ اَشَدَّهُمُ لَهُ خَشُیَهً ''میں ان لوگوں سے بڑھ کر اللہ کو جانتا ہوں اوران سے بڑھ کر اللہ کی خشیت میرے اندر ہے۔'

آپ تلافرماتے ہیں کہ خداکا خوف وخشیت مجھیں سب سے زیادہ ہے پھر بھی خدا کی عبادت کے علادہ میں آرام بھی کرتا ہوں ، اور شادی بھی کرتا ہوں ، جودین لے کر میں آیا ہوں اور رہبانیت کا دین ہر گزنہیں ہے۔ دنیا میں رہتے ہوئے اور سماجی اور گھر یلو ذے داریوں کو قبول کرتے ہوئے پاکیزہ اور خدا تر تی کی زندگی گز ارنا ، ہی اللہ کو پیند ہے۔ جو شخص میر ے طریقے کو ترک کر کے کو کی دوسراطریقہ اختیار کرے گا دہ میر اپیر و ہر گزنہیں ہے۔ (۲) وَ عَنُ أَنَسَقُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتِ ہَٰ: اِذَا تَزَوَّ جَ الْعَبُدُ فَقَدِ اسْتَكُمَلَ نِصْفَ الَدِيْنِ فَلَيَتَقِي اللَّهُ فِي النِّصْفِ الْبَاقِي.

**ترجمہ:** حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جب بندے نے نکاح کیا تواس نے نصف دین کی بکمیل کر لی اب اسے چاہیے کہ باقی نصف ( دین کی بکمیل ) کے سلسلے میں خدا کا تقویل اختیار کرے۔''

تشريح: دين حقيقت ميں خدائے تن تے پېچانے اورا سے ادا کرنے کا نام ہے۔ليکن مير تن اس طرح ہر گز ادا ہونے کانہيں کہ آدمی اپن نفس کے تقاضوں کوفر اموش کر کے زندگی گز ارے۔ اپنی ذات کو پامال کرنے کے بعد آدمی کی شخصیت مجروح ہو کر رہ جاتی ہے۔ مجروح شخصیت کا حال انسان اس موقف ميں نہيں رہتا کہ اس کی زندگی سے خدا کی عظمتوں کا پور اا ظہار ہو سکے۔ اس ليے اپنی زندگی میں دین کی تکميل کے ليے ضروری ہے کہ آدمی اپنی شخصیت کو مجروح نہ ہونے دے۔ نکاح کا مطلب ميہ ہوتا ہے کہ انسان نے اپنے نفس کے حقوق کونظر انداز نہيں کیا۔ اس نے اپنی فطری جذبات کو تسکين دينے کے ليے جائز صورت اختيار کی۔ شيطان کے ليے اب ميکو کی آسان

كلامرنبوت جلدسوم

بات نہیں کہ وہ اسے ذہنی انتشار یاجنسی براہ روی کی راہ پر ڈالنے میں کا میاب ہو سکے۔ اب اس کا قلب بھی پاک رہ سکے گا اور اس کی نگاہ کی پاکیزگی کو بھی خطرہ لاحق نہ ہوگا۔ اس کے بعد اس کے لیے اب ضرورت صرف اس بات کی رہتی ہے کہ وہ اپنی زندگی میں خدا کو داخل وشامل کر لے۔ خدا سے ڈر تار ہے اور بندگی رب کے نقاضوں کو کسی حالت میں بھی نظر انداز نہ ہونے دے۔ (این ماجہ) فَلْيَتَزَوَّج الْحَوَائِوَ.

ترجمه، حضرت انس ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جو چاہتا ہو کہ وہ خدا سے پاک اور پاکیزہ حالت میں ملاقات کرے اسے چاہیے کہ وہ آ زاد عورتوں سے نکاح کرے۔' تقسر بیح: لونڈ کی کے مقابلے میں آزاد عورتوں سے پاکیزگی، بلندی اور وقار وشرافت کی زیادہ توقع ہوتی ہے۔ بیوی اگر مہذب، شریف اور بااخلاق ہے تو لاز مااس کا اثر شوہر پر بھی پڑے گا اور ایسی عورت اپنی اولا دکو بھی ادب و تہذیب اور پاکیزگی کی تعلیم دے گی۔

**تشریح:** بیحدیث بتاتی ہے کہ زندگی میں دوچیزیں بہترین سرمایہ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ پہلی چیز تو اللہ کا تقویٰ ہے کہ آ دمی خدا کو کسی حال میں بھی فراموش نہ کرے بلکہ اپنی زندگی میں ہمیشہ اس کے ڈراورخوف کو قائم رکھے۔ اس کے بعد دنیا کی چیزوں میں سب سے بہتر چیز صالح اور نیک بیوی ہوتی ہے۔ نیک بیوی کی پہچان میہ بتائی گئی ہے کہ وہ شوہر کی اطاعت گزار ہو، اسے دیکھ کر شوہر کو مسرت ہو، شہر کے خوش رکھنے میں اسے خوشی حاصل ہوتی ہو۔ شوہر کی جائز خواہش کو مقد م رکھے۔ یہاں تک کہ اگر دہ کسی کام کے لیےاسے قسم دیتو وہ اس کو پورا کرے۔ادر پھر بی بھی کہ وہ شوہر کے مال کوضائع نہ ہونے دے اور اپنے نفس کے معاملے میں کسی خیانت کی مرتکب نہ ہو۔ فحش کاری اورزنا کے وہ قریب بھی نہ جائے۔ آپ خود سوچ سکتے ہیں کہ ایسی صالح اور نیک ہیوں شوہر کے لیے قدرت کا ایک بہترین عطیہ ہے، جس کو دیکھ کر اسے راحت وسکون اور خوش اور مسرت ہی حاصل ہوگی۔

(۵) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ: لَمُ تَرَ لِلُمُتَحَابَّيُنِ مِثْلَ النَّبِكَاح.

ترجمه: حضرت ابن عبال ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ''تم نے نکاح کے مثل کوئی دوسری ایسی چیز نہ دیکھی ہوگی جو دومحبت کرنے والوں کے درمیان اس درجہ محبت کا سبب ہو۔' تشریح: یعنی نکاح ایک ایسی چیز ہے، جو دو دلوں کو ایک کر دیتی ہے اور اس کے سبب ان کے مابین ایسی گہری اور قوی محبت پیدا ہوجاتی ہے جو اپنی مثال آپ ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ زوجین کابا ہمی رشتہ در حقیقت محبت والفت کا رشتہ ہوتا ہے، اس کو تحض ایک قانونی رشتہ تصور کرنا اس کی لطافت و پا کیزگی سے بے خبری کے سواا در کچھ ہیں۔ ۲۷ وَ عَنُ أَبِیُ سَعِیْلَاً وَ اَبُنِ عَبَّاسٌ قَالَا: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ: مَنُ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ

فَلْيُحْسِنُ إِسْمَةً وَ أَدَبَّهُ فَاِذَاً بَلَغَ فَلَّيُزَوِّ جُهُ فَانُ بَلَغَ وَلَمُ يُزَوِّ جُهُ فَاصَابَ اِثُمًا فَإِنَّمَا اِثُمُهُ عَلَى آبِيُهِ.

ترجمہ: حضرت ابوسعید ؓاور حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' جس کسی کے یہاں بچہ پیدا ہوتو اسے چاہیے کہ اس کا اچھا نام رکھے اور اسے ادب سکھائے پھر جب وہ من بلوغ کو پنچ جائے تو اس کی شادی کردے۔اگر شادی کی عمرکو پہنچنے کے بعد بھی اس نے

اس کی شادی نہیں کی اوروہ گناہ میں مبتلا ہو گیا تو اس کا باپ اس کے گناہ کا ذے دار ہوگا۔' تشریح: اولا د کے سلسلے میں باپ پر کیا ذے داریاں عائد ہوتی ہیں، اس حدیث سے اس کا بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ ایک صالح اور مثالی معاشرہ میں بچوں اور نو خیز ذہنوں کی پرورش والدین کے آغوشِ شفقت ومحبت میں ہوتی ہے۔والدین بید آرز ور کھتے ہیں کہ ان کی اولا دنیک سیرت، با کر دار اور خوبیوں کی حامل ہو سکے لیکن جس معاشرہ میں باپ اپنے بچہ کا چھانا م بھی نہ

كلامرنبوت جلدسوم

رکھ سکے اس سے مزید کیا توقع کی جاسکتی ہے۔ باپ کا یفرض ہے کہ دوہ اپنی اولا دکا اچھے سے اچھا نام رکھے۔ بیا لیک نفسیاتی حقیقت ہے کہ نام کا اثر پوری زندگی پر مرتب ہوتا ہے۔ اولا دکی تعلیم و تربیت کی طرف سے صرف نظر کرنا بھی رَوانہیں۔ اپنے بچوں کی تعلیم وتربیت پر پوری توجہ دینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ انھیں زندگی کے اعلیٰ اصول اور اسلامی آ داب و تہذیب سے روشناس نہ کر انا ان کوہلا کت کے سپر دکرنا ہے۔

لڑکا بالغ ہوجائے تو اس کی شادی کی فوراً فکر ہونی چاہیے۔وقت پر شادی کرنے کی وجہ سے اگرلڑ کاجنسی بے راہ روی کا شکاراور بدکاری میں مبتلا ہو گیا تو باپ اس گناہ کے وبال سے پنج نہ سکے گالڑ کے کے علاوہ لڑکی کے بارے میں بھی یہی تا کید ہے کہ شادی کے لائق ہونے کے بعداس کی شادی میں تا خیر روانہیں ۔

(2) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ ابْنِ عُمَرُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنَّا اللهِ عَنَا عَالَ: اَلدُّنْيَا مَتَاعٌ وَ خَيْرُ مَتَاعٍ الدُّنْيَا الْمُوأَةُ الصَّالِحَةُ.

ترجمہ: حفزت عبداللَّد عمرؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' دنیا کی حیثیت ایک متاع کی ہےاور متاعِ دنیا میں بہترین چیز نیک عورت ہے ۔''

تشريح: ابوداؤد مير، ب كه آپؓ نے فرمايا: لاَ اُحْبِرُكَ بِحَيْرِ مَا يُكْنَزُ الْمَرْأَةُ الصَّالِحَةُ. '' كيا ميں تجھے بتاؤں جوسب سے بهتر فزاند ہے، وہ نيك مورت ہے۔'ايك حديث ميں نيك عورت كوانسان كى خوش بختى قرارديا گيا ہے:مِنُ سَعَادَةِ ابْنِ ادَمَ الْمَرُأَةُ الصَّالِحَةُ.(احم)

عورت کو بہترین متاع قرار دینے کا مطلب میہ ہے کہ خدانے اے اس لیے ہرگز نہیں پیدا کیا کہ اس کی ناقد ری کی جائے۔اے اس کے اپنے جائز حقوق سے محروم رکھا جائے۔ مردخود کو اس سے برتر سمجھ کر اس پرظلم ڈیھائے اور اس کے ساتھ بے انصافیاں کرتا رہے۔عورت کو قابل نفرت شے تصور کرنا نادانی ہے۔ وہ مرد کی رفیقۂ حیات اور زندگی میں غم گسار ساتھی ہے۔ کس معاشرے میں عورت، اگرز بردست فتنہ بنتی ہے تو بیعورت کا قصور نہیں بلکہ اس تہذیب و ثقافت اور نام نہاد کلچر کا قصور ہے، جس میں عورت کو بے پردہ، نیم بر ہندا ور رون ت محفل بنا کر رکھا جاتا ہے تا کہ ہوں کاری کے جذبہ کو تسکین حاصل ہو۔ حالاں کہ عورت کا اصل میدان کا راس کا اپنا گھر ہے، نہ کہیں اور۔ (1) عَنُ عُتُبَةَ بُنِ النَّذَرِ قَالَ: كُنَّا عِنُدَ رَسُولِ اللَّهِ تَنْتُ فَقَرَءَ طَـنَسَمَ حَتَّى بَلَغَ قِصَّةَ مُوسى قَالَ: إِنَّ مُوسى عَلَيْهِ السَّلاَمُ الْجَرَ نَفُسَهُ ثَمَانَ سِنِيْنَ أَوْ عَشُرًا عَلَى عِفَّةِ فَرُجِهِ وَ طَعَامِ بَطُنِهِ.

ترجمہ: حضرت عتبہ بن منذر رَّبیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر تھے کہ آپؓ نے طسّمؓ (سورہ قصص) پڑھی یہاں تک کہ جب حضرت موسیٰ علیہ السلام کے قصہ پر پہنچاتو فرمایا:'' موسیؓ نے اپنی شرم گاہ کو (حرام فعل سے) بچانے کی غرض سے اور اپنے پیٹے کو (حلال کھانے سے ) بھرنے کے لیے آٹھ یا دس برس تک مزوری کی۔''

تشریح: بیقصہ سورۃ القصص میں بیان ہوا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کس طرح مدین کینچ اور وہاں ایک بزرگ کی بیٹی سے آپ نے اس شرط پر نکاح کرلیا کہ آپ ان کی خدمت ۸ یا ۱۰ سال تک کریں گے۔ (سورۃ القصص: ۲۳-۲۸)

حضرت موئی علیہ السلام مدین میں بے یار و مددگار پہنچ تھے۔ آپ نے وہاں آٹھ یا دس برس مزدوری کرنی اس لیے قبول فر مائی تا کہ وہ اپنا پیٹ حلال کمائی سے بھر سکیس اور نکاح کرکے جائز طریقے سے اپنی فطری خواہش پوری کر سکیس۔معلوم ہوا کہ عفت وعصمت اور پا کیزہ زندگی کو وہ اہمیت حاصل ہے کہ اس کی حفاظت کے لیے اگر محنت ومزدوری بھی کرنی پڑے تو اس میں سی قشم کا عار محسوں نہیں کرنا چاہیے۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' اے نوجوانو! تم میں سے جس کسی کو نکاح کی ذمے داریوں کا باراٹھانے کی سکت حاصل ہوا سے شادی کرلینی چاہیے۔ کیوں کہ شادی نکاہ کو بچاتی اور شرم گاہ کو حفوظ رکھتی ہے۔اور جس کسی کو نکاح کی ذمے داریوں کا باراٹھانے کی سکت حاصل نہ ہو، وہ روزہ رکھے کیوں کہ روزہ شہوت کو تو ڑتا ہے۔'

نكاح كامقصد

**ترجمہ:** حطرت الوہریرہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے قرمایا: اوسوں پر سوار ہونے والی عورتوں (عرب عورتوں) میں بہترین عورتیں قریش کی صالح عورتیں ہیں، جو چھوٹے بچوں پر نہایت شفیق ہوتی ہیں اور شوہر کے مال کی محافظ وامین ہوتی ہیں۔'' **تشریح:** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بہترین بیوی اسے کہیں گے جو بچوں پر شفیق ہواور شوہر

کے مال کوضائع نہ ہونے دے۔قریش کی عورتوں میں بیخوبی پائی جاتی تھی اس لیے آپؓ نے ان کی تعریف دیحسین فرمائی۔

(٣) وَعَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ثَلَثَةٌ حَقٌّ عَلَى اللَّهِ عَوْنَهُمُ الْمُكَاتَبُ الَّذِى يُرِيْدُ الاَدَآءَ وَالنَّاكِحُ الَّذِى يُرِيْدُ الْعَفَافَ وَ الْمُجَاهِدُ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ.
ترجمه: حضرت الوہريرة سے روايت ہے کہ رسول اللہ ﷺ فقر مايا: '' تين شخص ايسے ہيں جن

کی مدداللہ پر (اس کے دعدہ کے مطابق) واجب ہے: ایک تو وہ مکاتب غلام جوا پنابدل کتابت

اداکرنے کاارادہ رکھتا ہو۔دوسرا نکاح کرنے والا، جس کی نیت حرام کاری سے بیچنے کی ہواور تیسرا خدا کی راہ میں جہاد کرنے والا۔'' تشریح: مکاتب اس غلام کو کہتے ہیں، جس کے آقانے بید کہا ہو کہ اگرتم اتنی رقم ادا کر دوتو تم آزاد ہوجاؤگے۔ اس طرح حصول آزادی کے لیے اسے جو رقم ادا کرنی پڑے گی اسے بدل کتابت کہتے ہیں۔

عُلامی سے آزادی کی خواہش ایک فطری خواہش ہے۔ با حوصلہ اورزندہ دل انسان کبھی بھی غلامی کی زندگی بسر کرنا پیند نہیں کر سکتا۔ اللہ بھی انسان کی اس فطری خواہش کا قدر داں ہے۔ اس لیے وہ وعدہ کرتا ہے کہ وہ لاز ما مکاتب کی مدد فرمائے گا۔ یعنی وہ اییا سامان کبم کرے گا کہ مکاتب مطلوبہ رقم ادا کر کے آزادی حاصل کر سکے۔ اسی طرح وہ څخص جوحرام کاری سے بچنے کے ارادہ سے نکاح کرنا چاہتا ہے۔ اللہ کواتنا پیند ہے کہ وہ اس کی مددا پنے ذمہ لے لیتا ہے۔ اور اس کی دشوار یوں کو دور فرما تا ہے۔ تیسر اشخص جس کا ذکر اس حدیث میں فرمایا گیا ہے وہ مر دیجاہد ہے، جو خدا کا کلمہ بلند کرنے کی آرز و میں اپنی جان تھیلی پر رکھ کر راہِ خدا میں سرگرم جہاد ہوتا ہے۔ اللہ اس کی مدد سے جس ہر گر غافل نہیں ہو سکتا۔

(۵) وَ عَنُ مَعْقِلِ بُنِ يَسَارٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: تَزَوَّ جُوا الُوَدُودَ الُوَلُودَ فَانِّى مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمَمَ.

ترجمہ: حضرت معقل بن بیارؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' تم ایسی عورت سے شادی کرو، جو (اپنے خاوند سے ) زیادہ محبت کرنے والی ہواورزیادہ بچے پیدا کرنے والی ہو، کیوں کہ میں دوسری امتوں کے مقابلے میں تھا ری کثرت پرفخر کروں گا۔''

**تشریح:** نکاح کاایک مقصد میہ ہے کہ اس کے ذریع سے آ دمی کی نسل دنیا میں باقی رہتی ہے۔ نیک اولا د سے آ دمی کوزندگی ہی میں نہیں مرنے کے بعد بھی نفع پہنچتا ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اولا دہی نہیں محبت کا حصول بھی نکاح کا ایک اہم مقصد ہے۔ جس کسی کو بیوی کی محبت حاصل نہ ہواس کی زندگی کی بے کیفی کا انداز ہ کرنا کوئی مشکل کا منہیں۔

نبی ﷺ نے بیہ جوفر مایا کہ میں تمھاری کثرت پر فخر کروں گا تو اپنی امت کی تعداد کی کثرت پرخوشی اورمسرت کا ہونا ایک فطری بات ہے۔ آ داب نکاح (۱> عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيَ عَلَيْلَ قَالَ: تُنْكَحُ الْمَرُأَةُ لِأَرْبَعِ لِمَالِهَا وَ لِحَسَبِهَا وَلِجَمَالِهَا وَ لِدِيْنِهَا فَاظُفَرُ بِذَاتِ اللَّدِيْنِ تَرِبَتُ يَدَاكَ. (بَارى) ترجمه: حفرت ابو ہريڑ تروايت ہے کہ بی تی نے ارشاد فرمايا: ''عورت سے چار باتوں کے پیش نظر نکاح کیا جاتا ہے: اس کے مال کے پیش نظر، اس کے حسب کے باعث، اس کے حسن کی خاطر اور اس کے دین کے باعث، تیرے دونوں ہاتھ خاک آلود ہوں تجھے تو دین دار (عورت) کو حاصل کرنا چاہیے۔'

تشریح: اصل دولت دین واخلاق کی دولت ہے۔ مال دار، خوب صورت اور حسب والی عورت سے نکاح کیا اور بینہ دیکھا کہ اس میں دین واخلاق بھی ہے یانہیں۔ اب اگر وہ بدخواور غیر دین دارنگلی تو بیکا میا بی نہیں ناکامی کی بات ہوگی۔زندگی پرلطف ہونے کے بجائے تلخیوں سے بھر جائے گی۔ ایسی بیوی سے اس کی بھی تو قعنہیں کی جائلتی کہ دوہ دین کی راہ میں آپ کی معاون ثابت ہوگی۔

دین و اخلاق کے زیور سے آ راستہ ہونے کے ساتھ اگر عورت مال دار، شریف گھرانے کی اور حسین و بھیل بھی ہوتو کیا کہنا۔لیکن اگر مال ونسب، حسن اور دین داری میں ترجیح دینی ہوتو ہمیشہ بے بھجک دین و اخلاق کوتر خیچ دینی چاہیے۔ یعنی اس عورت سے نکاح کرے، جو دین داراور نیک ہو۔ ال اور ظاہری حسن کی کمی کوئی کمی نہیں ہوتی ۔ دین سے سب کی تلافی ہوجاتی ہے لیکن دین کی تلافی نہ حسب سے ممکن ہے اور نہ مال اور نہ حسن سے یہ کی بھی پوری ہو سمتی ہے۔ حضور یک کی تلافی نہ حسب سے ممکن ہے اور نہ مال اور نہ حسن سے یہ کی بھی پوری ہو سکتی ہو۔ (نسائی)'' دنیا داروں کا حسب جس کی طرف وہ دوڑ تے ہیں مال ہے۔' یعنی مال اور سرما یہ ہی میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ میں پایا جاتا ہو خواہ و ، گھر اندولت و ثروت میں متاز نہ ہو۔ ترجمہ: حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ نبی علیق نے اس بات سے منع فرمایا کہتم ایک دوسرے کے سود پر سودا کر داور کوئی شخص اپنے بھائی کی منگنی پر منگنی کا پیغام نہ بھیج جب تک کہ پہلا منگیترا پنی منگنی چھوڑ نہ دے یا اسے اس کی اجازت نہ دے دے۔'' تشریح: یعنی ایک دوسرے کے گا مہک سے اپنے سودے کی بات نہ کر د۔ کسی کے کا روبار میں خلل اندازی کسی طرح جائز نہیں۔

ای طرح جب ایک مسلمان نے شادی کا پیغام کہیں دیا ہوتو وہاں پیغام دینا درست نہیں۔ کیوں کہ اس سے اپنے بھائی کی صریحاً حق تلفی ہوتی ہے، جودرست نہیں۔ اس کے علاوہ میہ مروت اور شرافت کے بھی منافی ہے کہ کوئی شخص ایس جگہ پیغام بھیج جہاں کسی بھائی کا پیغام پنچ چکا ہے۔ البتہ اگروہ پیغام کسی وجہ سے قبول نہ کیا جائے تو پھر دوسر اُشخص پیغام دے سکتا ہے۔ یا متگیتر خود دست بر دار ہوجائے اور اس کی طرف سے اجازت مل جائے تو وہاں پیغام دینے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔

(٣) وَ عَنْ عُقْبَةٌ عَنِ النَّبِيَّ عَلَيْكَ قَالَ: اَحَقُّ مَا اَوُفَيْتُمُ مِّنَ الشُّرُوُطِ اَنُ تُوفُوُا بِهِ مَا اسْتَحْلَلْتُمُ بِهِ الْفُرُوُجَ.

ترجمہ: حضرت عقبہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: تمام وہ شرطیں جوشمیں پوری کرنی ہوتی ہیں ان میں سب سے زیادہ پورا کرنے کاحق تم پر اس شرط کا ہے، جس کے ذریعے سے شرم گاہوں کوتم نے اپنے لیے حلال کیا ہو۔'

تشریح: یوں تو سارے بی مطالبات جو کسی انسان کے ذمہ ہوں پورے کرنے کے لیے ہوتے ہیں لیکن شوہر بیوی سے جس شرط پر اس کی قربت حاصل کرتا ہے وہ بعض پہلوؤں سے خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔ اسی کا احساس دلانے کی غرض سے حضور علیک نے بیدالفاظ استعال فرمائے ہیں:''جس کے ذریعے سے شرم گا ہوں کوتم نے اپنے لیے حلال کیا ہو۔'' اس لیے مہر کے ادا کرنے میں کسی قسم کا تساہل درست نہیں اور نہ ہیوی کے دوسر ے حقوق کونظر انداز کیا جاسکتا ہے۔ مرداور عورت کی حیثیت حقیقت میں موحکا مل اجزا کی ہے۔ دونوں ایک دوسر ے کے بغیر ادھور ہے ہوتے ہیں۔ اپنی جکیل کے لیے مضطرب۔ دونوں میں وحدت مطلوب ہے۔ معاشرتی زندگی میں اسلام نے مرداور عورت کے درمیان تقسیم عمل کا لحاظ رکھا ہے۔ گھر کے داخلی امورکى ذے دارى بنيا دى طور پر مرد سر دالى گى ہے ۔ خار جى امور اور ماليات کى فراہمى کا ذے دار اصلاً مرد کو قرار ديا گيا ہے ۔ يقشيم دونوں کى فطرت اور صلاحيت كيدن مطابق ہے ۔ مرد چوں كداصولى لحاظ سے مورت كے اخراجات کا ذے دار ہوتا ہے ۔ اس ليے جب وہ كى عورت سے نكاح كرتا ہے تو اس کا مطلب ، يہ ہوتا ہے كہ وہ اس عورت كے ضرورى اخراجات كى ذے دارى بھى اپن او پر لے رہا ہے ۔ مہر كى اعزاز بير قم اس بات كى ايك واضح علامت ہے ۔ مہر كى رقم اداكر كے ملى طور پر گويا مرداس بات كا عزاز بير قم اس بات كى ايك واضح علامت ہے ۔ مہر كى رقم اداكر كے محلى طور پر گويا مرداس بات كى اعزاز بير قم اس بات كى ايك واضح علامت ہے ۔ مہر كى رقم اداكر كے محلى طور پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى لغالت كر ے گا۔ محلى طور پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى لغالت كر ے گا۔ محمل طور پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى لغالت كر ے گا۔ محمل طور پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى لغالت كر ے گا۔ معلى طور پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى لغالت كر ے گا۔ معنى ما مرد پر گويا مرداس بات كا عبد كرتا ہے كہ دو، يوى كى جمله ضرورى اخراجات كى كان ال كر ے گا۔ معنى معرف رو كان الم خرك تات تا مرد كے عبد کر ما ہوں ہوى كى جمله خار درى اخراجات كى كان ال كر ہے ہوں كى تا غرف من كى عرف كى اور ہے مار ہوں ہے ما مرد ہوں ہوں كر قور بيں كہ ميں نے عرض كيا كہ اے اللہ ك رسول ، كيا عور توں سے شادى كے معلق اجازت لى جاتى ہے؟ آپ نے فرمايا: ' ہاں ' ميں نے عرض كيا: دو شيزہ سے اجازت لى جاتى ہے تو دہ شرماتى ہے اور خاموش رہتى ہے ۔ آپ نے فرمايا: ' ہاں ' ميں نے عرض كيا: دو شيزہ سے اجازت لى جاتى ہے تو دہ شرماتى ہے اور خاموش رہتى ہے ۔ آپ نے فرمايا: ' ہاں ' ميں نے ' اس كى خاموش ہى اس كى طرف سے اجازت ہے۔' ' اس كى خاموش ہى اس كى طرف سے اجازت ہے۔'

ترجمه: حفزت مغیرہ بن شعبہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں ایک عورت کو نکاح کا پیغام دیا۔ نبی ﷺ نے فر مایا: '' کیا تم نے اسے دیکھا بھی ؟' میں نے عرض کیا کہ نہیں فر مایا: '' تم اس عورت کو ایک نظر دیکھ لو کیو لہ کم دونوں کے درمیان الفت ومحبت پیدا ہو اس کے لیے اسے دیکھنا بہت ہی مناسب اور بہتر ہے۔' تشریح: جس عورت کے ساتھ آ دمی کوزندگی بسر کرنی ہے اسے ایک نظر دیکھ لینے کی تعلیم اس لیے دی جارہی ہے کہ مرداس پہلو سے اطمینان حاصل کر لے کہ وہ جس عورت سے شادی کر نے جارہا ہے، اس میں کوئی عیب نہیں ہے اور وہ اس کے لیے ہر لحاظ سے قابل قبول ہے۔ اس سے شوہ رو بیوی کے درمیان ریگانگت اور محبت کی فضا پیدا ہوگی۔ بصورتِ دیگر مردا گرعورت کی طرف سے اطمینان حاصل کیے بغیر شادی کر لیتا ہے اور خدا نخو استہ بیوی میں کوئی عیب نگل آیا تو الفت و محبت کی بات تو الگ رہی اسے پشیمانی اور بیوی سے خت نفرت ہو سکتی ہے اور میدونوں کی زندگی کو تلخی بناوینے کے لیے کافی ہے۔

اگرمرد کے لیے بیمکن نہ ہو کہ دہ اپنی منسو بہ کود ک<u>چ</u> سکے تو کسی معتبر عورت ہی کو بھیج کر منسو بہ کے بارے میں اطمینان حاصل کر لے۔

(2) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللّٰهِ عَلَيْكَ : أَيُّمَا امُوَاَةٍ نَكَحَتُ بِغَيْرِ إِذُنِ مَوَالِيُهَا فَنِكَاحُهَا بَاطِلٌ ثَلثَ مَرَّاتٍ.

ترجمه: حضرت عائشہ ہے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جوعورت بغیر اپنے ولی کے اذن کے نکاح کرلے تواس کا نکاح باطل ہے۔'' میہ بات آپؓ نے نتین بار فرمائی۔

تشریح: یہاں ولی سے مراد وہ شخص ہے، جو کسی لڑکی یا عورت کی شادی کا ذے دار ہوتا ہے۔ نکاح کے سلسلے میں ولایت کے اختیارات درجہ بدرجہ قریب کے رشتے دار کو حاصل ہوتے ہیں۔ ولی سے یہی توقع کی جاتی ہے کہ لڑکی کے معاملے میں اس کا فیصلہ خیر خواہا نہ ہوگا۔عقل وقہم اور اپنے تجربات کی بنا پر وہ لڑکی کی شادی کسی ایس جگہ نہیں کرےگا، جس کو وہ بہتر نہ پارہا ہو۔ کم سیٰ اور نا تجربہ کاری کے باعث لڑکی اپنی مستقبل کے بارے میں صحیح طور پر نہیں سوچ سکتی۔ اس لیے ولی کی تائیداوراذن کو شریعت نے ضرور کی قرار دیا ہے۔

بالغ اور عاقل عورت یا ایس عورت کو جو میّب (شوہر دیدہ) ہواپنے بارے میں خود فیصلہ کرنے کا اختیار حاصل ہے۔ اس کا نکاح اس کے ولی کی اجازت کے بغیر جائز ہے۔ ایک حدیث میں بیالفاظ آتے ہیں: اَلَتَّنِبُ اَحَقُّ بِنَفُسِهَا مِنُ وَّلِيَّهَا وَالْبِكُرُ يَسُتَاذِنُهَا اَبُوُهَا فِی نَفُسِهَا وَ اِذُنُهَا صُمَاتُهَا (مسلم)'' شیب (شوہر دیدہ عورت) اپنے ولی سے بڑھ کر اپنے بارے میں اختیار رکھتی ہے۔ بلکہ کنواری لڑکی سے بھی اس کا باپ اس کے نکاح کے بارے میں

كلامرنبوت جلدسوم

اجازت حاصل کرے۔ اور اس کی اجازت اس کی خاموش ہے۔' (٨) وَ عَنُ سَمُوَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْ اللَّہِ قَالَ: أَيُّمَا الْمُوَأَةِ ذَوَّجَهَا وَلِيَّانِ فَهِی لِلُاوَّلِ مِنْهُمَا وَ أَيُّمَا رَجُلٍ بَاعَ بَيْعَانِ مِنُ رَجُلَيْنِ فَهُوَ لِلْاوَّلِ مِنْهُمَا. (ابوداؤد) ترجعه: حضرت سمرةً ہے دوایت ہے کہ بی تلقی نے فرمایا:''جس عورت کا نکاح اس کے دوول (دوالگ الگ شخص سے) کردیں تو وہ عورت اسے ملے گی، جس سے ساتھ پہلے نکاح ہوا ہے۔ اور جو شخص کوئی چیز دوآ دمیوں کے ہاتھ فروخت کرد ہے تو وہ چیز اس شخص کو ملے گی، جس کے ہاتھ اس نے پہلے فروخت کی ہے۔'

(٩) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ جَارِيَةً بِكُرًا أَتَتِ النَّبِيَ ﷺ فَذَكَرَتُ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّ جَهَا وَهِيَ كَارِهَةٌ فَخَيَّرَهًا النَّبِيُّ.

ترجمہ: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ایک کنواری نبی ﷺ کے پاس آئی، اس نے اس کا ذکر کیا کہ اس کے باپ نے اس کا نکاح کردیا حالال کہ میشادی اسے پندنہیں ہے۔ نبی ﷺ نے اس کواختیار دے دیا (کہ وہ چاہتواس نکاح کو باقی رکھے اور چاہتواس نکاح کو ضخ کرد ہے )۔'

<١٠> عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ قَالَ: لَيُسَ لِلُوَلِيِّ مَعَ الثَّيُبِ أَمُرٌ وَالْيَتِيُمَةُ تُسْتَأْمَرُ وَ صُمْتُهَا أِقْرَارُهَا. (ايوداءَد)

ترجمہ: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' ثیبہ پر ولی کو کوئی اختیار نہیں ہے۔اور کنواری سے اجازت لی جائے گی اور اس کی خاموثی کو اس کے اقرار پرمحمول کیا جائے گا۔'

(11) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْظٌ قَالَ: أَلَا يَمُ اَحَقُ بِنَفُسِهَا مِنُ وَّلِيَّهَا
 وَالْبِكُرُ تُسْتَأْذَنُ فِى نَّفُسِهَا وَ إِذُنُهَا صُمَاتُهَا.

ترجمہ: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' بیوہ جوان عورت کو اپنی ذات کے معاملے، میں فیصلہ کرنے کاحق اپنے ولی کے مقابلے میں کہیں زیادہ حاصل ہے۔ رہی کنواری تواس کے نکاح کے سلسلے میں اس سے اجازت لی جائے گی اور اس کا خاموش رہنا اس کی طرف سے اجازت ہے۔'

خَطِبِهِ لَكَارٍ <١> عَنُ عَبُدِ للّهِ ابْنِ مَسْعُوُدٌٍ قَالَ: عَلَّمَنَا رَسُوُلُ اللّهِ ﷺ التَّشَهُّدَ فِي الصَّلْوةِ وَالتَّشَهُّدَ فِي الُحَاجَةِ قَالَ التَّشَهُدُ فِي الصَّلُوةِ التَّحِيَّاتُ لِلّهِ وَ الصَّلُوَاتُ وَالطَّيِّبْتُ السَّلاَمُ عَلَيْكَ اَيُّهَا النَّبِيُّ وَ رَحْمَةُ اللّهِ وَ بَرَكَاتُهُ. اَلسَّلاَمُ عَلَيْنَا وَ عَلى عِبَادِ اللهِ الصِّلِحِيْنَ اَشُهَدُ اَنُ لَآ اِلٰهِ اللّهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ. وَ التَّشَهُّدُ فِى الْحَاجَةِ آن الْحَمُدُ لِلَّهِ نَسْتَعِينُهُ وَ نَسْتَغْفِرُهُ وَ نَعُودُ بِاللَّهِ مِنُ شُرُورِ ٱنْفُسِنَا مَنُ يَّهْدِهِ اللَّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَ مَنُ يُّضْلِلُهُ فَلاَ هَادِى لَهُ وَ آشُهَدُ آنُ لَآ اللَّهُ اللَّهُ وَ آشُهَدُ آنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ. وَ يَقُرأُ ثَلاَتَ اياتِ. يَآيُّهَا الَّذِينَ امُنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَا وَ ٱنْتُم مُّسْلِمُونَ. يَآيُّهَا الَّذِينَ امُنُوا اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَآتُلُونَ بِهِ وَالْاَرُحَامَ<sup>4</sup> إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيباً. يَآيُّهَا الَّذِينَ امُنُوا اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَآتُلُونَ بِهِ وَالْارُحَامَ<sup>4</sup> إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيباً. يَايَقُهَا الَّذِينَ امُنُوا اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَآتُلُونَ بِهِ وَالْارُحَامَ<sup>4</sup> إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيباً. يَايَقُوا اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ وَتُولُونُ عَلَيْهُ وَ الْالَهُ عَانَ عَلَيْكُمُ وَ يَعُفِرُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ عَوْلاً عَالَهُ إِنَّا الْمُعَالَكُمُ وَ يَعْفِرُ لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَ مَنُ يُطِعِ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ فَقَدُ فَازَ فَوزًا عَظِيمًا ا

ترجمه: حضرت عبداللد بن مسعودٌ فرمات بین که رسول خدا بی نی مین نماز میں پڑ ها جان والانشہد بھی سکھایا ہے اور کسی ضرورت کے وقت جوتشہد پڑ هنا چا ہے اس کی تعلیم بھی دی ہے۔ نماز کا تشہد تو یوں بیان فرمایا: التَّحِيَّاتُ لِلَٰهِ وَ الصَّلَوَاتُ وَ الطَّيِبْتُ السَّلاَمُ عَلَيْکَ اَيُّهَا النَّبِیُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ . السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اَسُهَدُ اَنُ لَآ النَّبِیُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ . السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اَسُهَدُ اَنُ لَآ اللَّهِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اَسُهَدُ اللَّهُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَ كَاتُهُ . السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اَسُهَدُ اَنُ لَآ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَ رَحْمَةً اللَّهِ وَ بَرَ كَاتُهُ . السَّلاَمُ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اللَّهُ السَلِحَةُ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّلِحِيْنَ اللَّهُ السَّلَامُ عَلَيْكَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ . " سب زبانی ، بدنی اور مالی عبادتیں اللَّه کے لیے بیں -اے نبی ، اللَّهُ وَ اَسُهَدُ انَ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ . " سب زبانی ، بدنی اور مالی عبادتیں اللہ کے لیے بیں -اون بی ، بری اللہ مو میں اللہ کے میں اللہ کی رحمت اور اس کی برکت ، مواور ہم پر اور اللہ کے تمام نیک بندوں پر سلام ہو میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبودہیں اور میں اس بات کی بھی گواہی

اور کسی حاجت کے وقت پڑھا جانے والا تشہد یہ ہے: الْحَمُدُ لِلَّهِ نَسْتَعِيْنُهُ وَ نَسْتَغُفِرُهُ وَ نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنُ شُرُورِ أَنْفُسِنَا مَنُ يَّهُدِهِ اللَّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَ مَن يُضَلِلُهُ فَلاَ هَادِ يَ لَهُ وَ اَشْهَدُ اَنُ لَآ اللَّهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ. ''تمام تعريفيں اللَّه کے لیے ہیں، ہم اس سے استعانت چاہتے ہیں اور اس سے مغفرت کے طالب ہیں اور ہم الحین گراہ کرنے والانہیں اور جس کو وہ گراہی میں چھوڑ دے اسے کوئی ہدایت دیا ت میں گواہ ی دیتا ہوں کہ اللّہ کے سواکوئی معبود ہیں اور میں اس کی بھی گواہی دیتا ہوں کہ محمد ﷺ اللّٰہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔'

تشريح: شرح السنه کی روایت میں حضرت ابن مسعودؓ سے ریبھی نقل کیا گیا ہے کہ حاجت و ضرورت کے دفت پڑھے جانے دالے تشہد کا مطلب دہ خطبہ ہے جو نکاح کے دغیر ہ عقد کے دفت پڑھا جاتا ہے۔ بیاسلامی شعار میں سے ہے کہ خطبہ میں خدا ادر اس کے رسول پر ایمان لانے کا اظہار کیا جائے۔لفظ تشہد میں اسی ایمان کی گواہی ادر اس کے اظہار کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے۔

حاجت کے دقت پڑ ھے جانے والے تشہد میں ابن ماجہ کی روایت میں الْحَمُدُ لِلَّهِ کے بعد نَحْمَدُهُ (ہم اس کی حمد کرتے ہیں) اور مِنُ شُرُورِ اَنْفُسِنَا کے بعد وَ مِنُ سَيِّفَاتِ اَعْمَالِنَا (اوراپنے اعمال کی برائیوں سے بچنے کے لیے) کے الفاظ مزید آئے ہیں۔ ابوداؤد کی ایک روایت میں اس کے بیالفاظ مزید آئے ہیں: اَرْسَلَهُ بِالْحَقِّ بَشِيْرًا قَ

نَذِيرًا بَيْنَ يَدَى السَّاعَةِ مَنُ يُطِع اللَّهُ وَ رَسُولَهُ فَقَدُ رَشَدَ وَ مَنُ يَعْصِهِمَا فَإِنَّهُ لاَ يَضُرُّ الآنَفُسَهُ وَلاَ يَضُرُّ اللَّهُ شَيْئًا. '' اَس نے اپن رسول کو قیامت کی گھڑی سے پہلے پہلے دی ساتھ خوش خبری دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا، جس کسی نے اللّٰد اور اس کے رسول کی اطاعت کی، ہدایت پائی اور جس نے اللّٰداور اس کی نافر مانی کی اس نے خود اپنا ہی بگاڑا اور وہ اللّٰہ کا کچھ نہ بگاڑ سکے گا۔'' خطبہ میں جو آیتیں پڑ ھتے تھے وہ سور وُ الساء اور سور وُ اللّٰهُ واللّٰهُ بیں ۔ یَایَّهُ الَّذِینَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ الَّذِی کے بجائے سورة اللّٰسَاء کی آ میں میں واللّٰہُ

كلامرنبوت جلدسوم

الَّذِي كالفاظ آئ بي-

نکاح کے اس خطبہ کو بغور پڑھنے سے میہ معلوم ہوتا ہے کہ بنی نے نکاح کے موقع پر میہ ضروری سمجھا کہ لوگوں پر بیر حقیقت پوری طرح واضح ہو کہ شادی یا نکاح تفریح محض نہیں ہے۔ بلکہ نکاح ایک بڑی ذمے داری ہے۔ شادی کر کے آ دمی در حقیقت زندگی کا عظیم بوجھ اٹھا رہا ہوتا ہے۔ وہ لوگوں کے سامنے زندگی کا ایک اہم عہد و پیان کر رہا ہوتا ہے۔ اس لیے شادی کے موقعے پر آ دمی کو پورے احساس وشعور کے ساتھ میٹر م کرنا چا ہے کہ وہ زندگی میں اس عہد و پیان کا پاس ولحاظ رکھے گا۔ عہد شکنی کر کے وہ ہر گز اپنے رب کو نا راض نہیں کر سکتا۔ وہ خوب سمجھتا ہے کہ خدا سے کوئی چیز چھپی نہیں رہ سکتی ۔ وہ ہر معا ملے کا نگر ان ہے۔ وہ جو پڑھ کہ رہا ہے اور جس بات کا اقر ار کر رہا ہے، اس میں زبان کا ہم نو ااس کا دل بھی ہے۔

خدااوراس کے رسول کی نافرمانی کر کے نہ وہ دنیا میں سرخ روئی حاصل کر سکتا ہے اور نہ آخرت میں کوئی کا میابی اس کے حصے میں آسکتی ہے۔ حقیقی کا میابی اور فلاح تو خدااوراس کے رسول کے احکام کی پابندی کے ساتھ مشر وط ہے۔ وہ خدااور رسول پر صرف ایمان لانے ہی کی حد تک مسلمان نہیں ہوا ہے بلکہ زندگی کے تمام ہی مسائل اور معاملات میں اسے ایک مسلمان کا کر داراداکرنا ہے، اور اس کردار پردم آخرتک قائم رہنا ہے۔

وعوت وليمه (1> عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ: شَرُّ الطَّعَام طَعَامُ الُوَلِيُمَةِ يُدُعلى لَهَا الْأَغْنِيَاءُ وَيُتُوَكُ الْفُقَرَآءُ، وَ مَنُ تَرَكَ الدَّعُوَةَ فَقَدَ عَصَى اللَّهُ وَ رَسُولَهُ. ترجعه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ فرمایا: '' بدترین کھانا اس ولیمہ کا کھانا ہے، جس میں مال داروں کو بلایا جائے اور مختاجوں کوچھوڑ دیا جائے اور جس کسی نے (بغیر

سی مجبوری کے )دعوت قبول نہ کی ،اس نے اللہ اوراس کے رسول کی نافر مانی کی۔'' تشریح: جہاں اور بہت سے بدترین کھانے ہیں ان میں سے اس دعوت ولیمہ کا کھانا بھی بدترین شم کا کھانا ہے،جس میں صرف دولت مندوں اور مال داروں کو بلایا جائے اور محتاجوں اور

غریبوں کونظرا نداز کر دیا جائے۔شادی کے موقع پر کھانے کی دعوت جسے دعوت ولیمہ کہتے ہیں، سنت ہے۔ نبی ﷺ نے خود ولیمہ کی دعوت دی ہے۔ لیکن خوشی کے موقع برصرف مال داروں کویا د رکھنا اورصرف ان ہی کواینی خوشیوں میں شریک کرنا اور مفلسوں اور محتاجوں کوفر اموش کر دینا سخت بے صی اور دِنایت کی بات ہے، جس کودین میں تبھی بھی گوارانہیں کیا جا سکتا۔ پیخداادراس کے رسول کی نافر مانی ہے کہ کوئی شخص کسی عذر کے بغیر دعوت ولیمہ کو قبول نہ کرے۔ دین میں یہ مطلوب ہے کہ اہلِ ایمان کے درمیان وابستگی اور محبت کا تعلق ہو۔ بلاکسی مجبوری کے بھائی کی دعوت کو قبول نہ کرنا حقیقت میں اس تعلق اور رشتہ کو مجروح کرنا ہے، جس کا یاس دلحاظ حتی المقد درضر وری قرار دیا گیاہے۔ ٢> وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُن عُمَرٌ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَنَا فَالَ: إذَا دُعِيَ اَحَدُكُمُ إلَى الُوَلِيُمَةِ فَلُيَاتِهَا. (بخارى،مسلم) ترجمه: حفرت عبداللد بن عمر صردايت ب كدرسول خداي فرمايا: "جبتم ميس س سی کوولیمہ کی دعوت دی جائے تواسے چاہیے کہ وہ دعوت قبول کرےاور آئے۔'' (٣) وَعَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ النَّبِيَّ ٤: نَهٰى عَنُ طَعَامِ الْمُتَبَارِئِينَ أَنُ يُوُكَلَ. (ايوداود) ترجمه: حضرت عبدالله بن عبال 🖉 سے روایت ہے کہ'' رسول اللہ ﷺ نے باہم مقابلہ کرنے والول كاكهانا كهان سي منع فرمايا ب- " تشريح: ال حديث معلوم مواكما يولوكول ككهاف مي شريك مون ساجتناب کرنا جاہے، جولوگوں کی دعوتیں اس لیے کرتے ہیں کہ دوسروں کے مقابلے میں ان کی شان نمایاں ہو۔ایسےلوگوں کی دعوت میں شریک ہونے کا مطلب اس کے سوااور کچھنہیں ہوتا کہ ہم ان کی ذہنی بیاری پر راضی ہیں اور اسے مزید بڑھا نا چاہتے ہیں۔ نكاح شغار أَعَنُ أَبِي هُوَيُرَةٌ قَالَ: نَهِاي رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَن الشِّغَارِ زَادَ ابْنُ نُمَيْرِ وَ

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوَةً قَالَ: نَهِى رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ الْشَعْارِ زَادَ ابْنُ نَمَيْرٍ وَ الشِّغَارُ أَنَ يَّقُولَ الرَّجُلُ لِلرَّجُلِ زَوِّجْنِى اِبْنَتَكَ وَ أُزَوِّجُكَ ابْنَتِى أَوُ زَوِّجْنِى أُحْتَكَ وَ أُزَوِّجُكَ أُحْتِى. ترجعه: حضرت ابو مريرةً سے روايت ہے كہ رسولِ خدايتَة نے نَاحِ شغار سے منع فرمايا۔ ابن نميركى روايت ميں مزيد يديم ب كە شغار يہ ب كە آ دى كى سے كم كەتم اپنى بى كى شادى مجھ كردو ميں اپنى بى سى تحصارى شادى كردوں ، ياتم اپنى بهن كى شادى مجھ كردو ميں اپنى بهن كى شادى تم سے كردوں ـ تشريح: اس طرح كى شادى ميں عورتوں كاحق مهر ماراجا تا ب، اس ليے اس طرح كے بد لے كنكاح سے روكا كيا ہے ـ نكاح كے ليے مهر لا دمى ہاں سے قورت كو خروم نہيں كيا جاسكتا ـ **حركاح س** دوكا كيا ہے ـ نكاح كے ليے مهر لا دمى ہاں سے قورت كو خروم نہيں كيا جاسكتا ـ **حركاح س** دوكا كيا ہے ـ نكاح كے ليے مهر لا دمى ہاں سے قورت كو خروم نہيں كيا جاسكتا ـ **حرك بن غ**مر أنَّ النَّبِي عَدَّ اللَّن اللَّبِي عَدَّ اللَّن اللَّهِ قَالَ : لاَ شِعْدَ رَ فِي الْاِسُلاَمِ. **تشريح بن ين غ**مر أنَّ النَّبِي عَدَّ اللَّن اللَّبِي عَدَّ اللَّام مِن سَعارتي مِن كَن اللَّهُ اللَّهِ اللَّام مِن شعارتيں ہے۔' **تشريح بن ين عُمر** أنَّ النَّبِي عَدَّ لا مِن اللَّهِ عَالَ اللَّهُ مَنْ اللَّن اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّام مِن شعارتيں ہے۔' **حضرت ابن عُمر** أنَّ اللَّبِي عَدَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْعُلَمُ الْحَدُون اللَّهُ الْحَدُونَ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالُ اللَّهُ الَّةُ الَالَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الَّهُ الْحَالُهُ الْع

متعہ میں درحقیقت نکاح اور شادی کی حقیقی روح اور اسپرٹ نہیں پائی جاتی۔اس میں جانبین کے لیے سکون کی بہ نسبت کلفت واذیت اور روحانی ونفسیاتی پریشانی کا زیادہ امکان رہتا (1) عَنُ أَبِى سَعِيدِ الْحُدُرِيُّ وَ رَفَعَهُ أَنَّهُ قَالَ فِى سَبَايَا أَوُطَاسٍ لاَ تُؤُطَأ حَامِلٌ حَتَّى تَضَعَ وَلاَ غَيْرُ ذَاتِ حَمْلٍ حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً. (ابوداؤد، احمد، دارى) ترجعه: حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے اوطاس کے قیدیوں کے متعلق فرمایا:''سی حاملہ عورت کے ساتھ ہم بستری نہ کی جائے جب تک وضع حمل نہ ہوجائے اور نہ کی غیر حاملہ عورت کے ساتھ مباشرت کی جائے جب تک کہ اے ایک حیض ندا جائے۔' تشریح: اوطاس کہ معظّمہ سے تین منزل کے فاصلے پر ایک مقام کا نام ہے۔

جنگ میں گرفتار ہونے والی عورتوں کا مسلد نہایت اہم اور نازک ہوتا ہے۔ ان عورتوں کو یوں ہی آ زاد نہیں رکھا جاسکتا کیوں کہ اس سے سماج میں اخلاقی برائیوں کے چھلنے کا قو ی امکان ہوجائے گا۔ گرفتار شدہ عورتوں کو حاکم ، مجاہدین میں تقسیم کرے گا، جس شخص کے حصہ میں جو عورت آئے گی وہ اس کی کنیز یاباندی قرار پائے گی۔ ان عورتوں کا تقسیم کیا جانا بجائے نکاح کے سمجھا جائے گا۔ اپنی باندی سے مجامعت جائز ہے۔لیکن اس سلسلے میں دو باتوں کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔ ایک بید کہ باندی اگر حاملہ ہے تو وضع حمل سے پہلے اس کے ساتھ مباشرت نہ کرے۔ دوسرے بید کہ اگر وہ حاملہ نہیں ہے تو عدت گز رجانے لیے کی ایک حیض آ جانے کے بعد

كلامرنبوت جلدسوم

اس كساتھ مجامعت كرسكتا ہے - حيض آ نے سے يداخمينان ، وجائ كا كدا سے حمل نہيں ہے۔ (٢) وَ عَنُ رُوَيُفِع بُنِ ثَابِتَ الْكَانُصَارِ مَنْ قَالَ: اَمَا النِّي لاَ أَقُوْلُ لَكُمُ اللَّهِ وَ سَمَعْتُ دَسُول اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ قَالَ: لاَ يَج لُ لِامُرِ عُ يَوُمِنُ بِاللَّهِ وَ الْيُوم الْلاحِرِ أَنُ يَسْقِى مَاءَهُ زَرُعَ غَيْرِه يَعْنِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى وَلاَ يَحِلُ لِامُرِ عُ يَوَمُنُ بِاللَّهِ وَالْيُوم اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَالْيَوُم اللَّحِرِ أَنُ يَقَعَ عَلَى اِمُواًةٍ مِنَ السِّبلى حَتَّى يَسْتَبُونَهَا وَلاَ يَحِلُّ لامُرِحً يُقُومُنَ بِاللَّهِ وَالْيُوم اللَّحِرِ أَنُ يَقَعَ عَلَى اِمُواًةٍ مِنَ السِّبلى حَتَّى يَسْتَبُونَهُا وَلاَ يَحِلُّ لامُرِحً يُقُومُنَ بِاللَّهِ وَالْيَوُم اللَّحِرِ أَنُ يَقْعَ عَلَى اِمُواًةٍ مِنَ السِّبلى حَتَى يَقْسَمَ. (ابوداؤد) يَحِلُّ لامُرِحً يُقُومُنَ بِاللَّهِ وَالْيُوم اللَّاحِرِ أَنُ يَبَيْعَ مَعُنَمًا حَتَى يُقُسَمَ. (ابوداؤد) توجمه: حضرت رويفع بن ثابت انصاري سے روايت ہے۔ انھوں نے کہا کہ فردار، ميں تم حرفين کرون اللَّه مَالَا اللَّه وَالْيَوُم اللَّا مَا الْحَرِ أَنُ يَبِيْعَ مَعُنَمًا حَتَى يُقُسَمَ. (ابوداؤد) مَن مَا اللَّذِي مَوْ مَالِكُه وَالْيَوُم اللَّاحِوِ أَنُ يَسْعَ مَعْدَمًا حَتَى يُقُول فَا مَالِهِ اللَّهِ وَالْيَوم اللَّهِ وَالْيَوم اللَّاحِرِ أَنْ يَعْدِي مَا حَتَى مَعْنَامَ. مَنْ مَوْ مَايَا: 'جَوْ مَنْ اللَّه وَالْيُوم اللَّذَا مَا اللَّا اللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّذَا مِنْ اللَّهِ وَالْيَ الْحَدُى مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا يَعْنَ مَا مَا الْعُول مَا مَنْ الْحَدُى مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَنْ الْحَدُنُ مَا الْحَدُى مَا الْمُول مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ مَا عَنْ الْحَدُى مَا اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْحُولُ مَا مَا الْمَا مَا مَا الْنَا مَا مَا الْحَدُى مَا اللَّهِ مَا مَنْ مُولَى مَا مَا اللَّهِ مُنْ الْحَدُى مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مُنْ مَا لَكُومُ مَا الْمَا الْحَدُى مُ مَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مُنْ مَا مَا الْحَدو مَا مَن مَا مَنْ مَا مُولَا مَ مَا مُول مَالْ مَا مَا مَ مَنْ مَا مَنْ مَالُولُ مَا مَا مَالَ مَا مَ م

تشریح: حنین کے روز سے مراد جنگ حنین کے موقع پر۔اور غیر کے کھیت کوسیر اب کرنے سے مراد اس عورت سے صحبت کرے، جس کو کسی دوسر شیخص سے حمل قرار پاچکا ہو۔ قید میں آن سے پہلے وہ اپنے شوہر کے پاس تھی۔اب اگر وہ اس سے حاملہ ہو چکی ہے توحمل کی حالت میں اس کے ساتھ جماع کرنا درست نہیں۔ بیاس لیے کہ نطفہ کا کسی غیر کے نطفے کے ساتھ اختلاط نہ ہوا در نسبت میں کسی طرح کا اشتباہ پیدانہ ہو۔

استبراء سے مرادیہ ہے کہ جب تک ایک حیض نہ آجائے یا ایک مہینہ نہ گز رجائے قید میں پکڑی ہوئی لونڈ ی سے صحبت نہ کرے تا کہ بیاطمینان حاصل ہوجائے کہ پہلے سے اسے حمل نہیں ہے۔

اس حدیث سے ریبھی معلوم ہوا جب تک مال غنیمت مجاہدین میں تقسیم نہ کر دیا جائے، کسی کے لیے جائز نہیں کہ اس کوفر وخت کر کے فائدہ اٹھانے لگے۔خدااور یوم آخرت پرایمان رکھنے کا تقاضا سہ ہوتا ہے کہ ہر معاطے میں احکام شریعت کا پورا پاس ولحاظ رکھا جائے۔

(٣) وَ عَنُ مَالِكٍ قَالَ: بَلَغَنِيُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَلْكِنَا مَانَ يَامُوُ بِإِسْتِبُوَ آءِ الْإِمَآءِ بِحَيْضَةٍ إِنْ كَانَتْ مِمَّنُ تَحِيْضُ وَ ثَلاَثَةِ ٱشْهُر إِنْ كَانَتْ مِمَّنُ لاَ تَحِيْضُ وَ يَنُهلى عَنُ سَقِّى مَآءِ الْغَير. ترجمہ: حضرت امام مالک کہتے ہیں کہ مجھے بیصدیث پنچی ہے کہ رسول خدا ﷺ ایک حیض کے ذر یےلونڈیوں کے استبراء کا حکم فرماتے تھے بشر طے کہ ان کو چض آتا ہو۔ادرا گرکوئی لونڈی ایس ہوتی،جس کو چیض نہیں آتا تھا توتین مہینے کے ذریعے سے اس کے استبراء کا حکم فرماتے تھے۔ نیز آ یے نغیر کے پانی میں پانی ملانے سے منع فرماتے تھے۔ تشریح: استبراء کا مطلب ہے'' لونڈی کے رحم کی حمل سے پاک چاہنا۔'' شریعت کا مطالبہ بد ہے کہ جب کوئی لونڈی کی شخص کی ملکیت میں آئے تو جب تک پیاطمینان نہ کرلے کہ وہ حاملہ نہیں ہے تواس وقت تک وہ اس کے ساتھ نہ جماع کرےاور نہ کوئی شہوانی معاملہ۔ بیلونڈ ی خواہ اسے میراث میں ملی ہویا اس نے خریدا ہویا کسی نے اسے ہبہ کیا ہو۔ استبراء کی صورت سہ ہے کہ ملکیت میں لونڈی کے آنے کے بعد اسے ایک حیض آ جائے اور حیض نہ آنے کی صورت میں اس پر تین مہینے گز رجائے۔ اگر لونڈ کی حمل سے ہے، تو استبراء کی صورت بیہ ہے کہ وضع حمل ہوجائے۔استبراء بہر حال ضروری اور لا زمی ہے۔ اگرکسی غیر حاملہ کو کم عمری کی وجہ سے یا عمر زیادہ ہوجانے کی وجہ سے حیض نہ آتا ہوتو اس صورت میں استبراء میرہے کہا کی مہینہ کی مدت تک جماع سے اجتناب کیا جائے۔ جن سے نکاح جائز نہیں الُولاَدَةِ. (بخاري) ترجمه: حفرت عائشة الدوايت ب كدرسول خداي فرماي: "نسب ب جور شة حرام ہیں وہ رضاعت سے بھی حرام ہیں۔'

تشریح: نکاح صحیح اور درست ہونے کے لیے ضروری ہے کہ عورت محرمات میں سے نہ ہو۔ محرمات کی نوشمیں فقہانے بیان کی ہیں۔ دوسرے الفاظ میں نکاح کے حرام ہونے کے ۹ وجوہ و

كلامرنبوت جلدسوم

زاری اوران ورک میں، چون دوان عب ک پر کرا ہا دجایا یں کا اوران کر ک درف سے سے زنا کرنے والے کے باپ، دادا، نانا اور اس کے لڑے، پوتے اور نوا سے سبھی حرام ہوجا ئیں گے۔یعنی ان سے اس کا نکاح نہیں ہو سکتا۔

س- پچھورتیں رضاعت ( دودھ پلانے ) کی وجہ سے حرام قرار پاتی ہیں۔ وہ تمام رشتے جونسی اور سرالی ہونے کے سبب سے حرام ہیں وہ رضاعت کی وجہ سے بھی حرام تھیریں گے۔ مثلاً اگر کسی عورت نے کسی بچہ کواس کی شیر خواری کی عمر میں دودھ پلایا ہے، تو ان دونوں میں ماں ادر اولاد کا تعلق قرار پائے گا۔ اور اس عورت کا شوہر اس بچہ کا رضا تی باپ ہوگا۔ رضا تی ماں اور رضا تی باپ کے دہ تمام ہی رشتے اس بچہ کے لیے حرام ہوں گے، جو تقیقی والدین کے رشتے کی وجہ سے حرام قرار پاتے ہیں۔ م- آزاد شخص کے لیے شریعت میں اس کی گنجائش ہے کہ دہ بیک وقت چار عورتوں سے نکاح رئے بعد کرلے کیکن وہ بیک وقت چار سے زیادہ عورتوں سے نکاح نہیں کر سکتا۔ اگر وہ چار کے بعد ان مرب ہے۔

پانچویں عورت سے نکاح کرتا ہےتو یہ پانچواں نکاح باطل قرار پائے گا۔

جس طرح چارعورتوں سے زیادہ کواپنے نکاح میں رکھنا جائز نہیں ہے ٹھیک اسی طرح کسی شخص کے لیے ذوات الارحام کوجع کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ یعنی وہ ایسی دوعورتوں کو بیک وقت اینے نکاح میں نہیں رکھ سکتا، جوآ پس میں ذی رحم اورنسبی رشتے دار ہوں ۔ چناں چہ دو بہنوں کوایک ساتھا پنے نکاح میں رکھنا شریعت میں حرام قرار دیا گیا ہے۔ اس سلسلے میں ضابطہ یہ ہے کہالی دوعورتیں جن میں ایبارشتہ پایاجا تاہو کہان میں سے ایک اگرمرد ہوتی توان کا آپس میں نکاح درست نہ ہوتا توالی دوعورتوں کو بیک دفت اپنے نکاح میں رکھنا کسی کے لیے جائز نہ ہوگا، جس طرح د دبهنوں کو (خواہ وہ حقیقی نہنیں ہوں یا دود ہشریک بہنیں ) بیک وقت نکاح میں نہیں رکھا جاسکتا، اسی طرح کسی لڑ کی اور اس کی حقیقی یا رضاعی پھو پھی کو بھی بیک وقت اپنے نکاح میں رکھنا حرام ہے اور اسی <del>طرح کسی لڑکی</del> اور اس کی حقیقی یا رضاعی خالہ یا اسی قشم کی کسی اور رشتے دار عورت کواینے ساتھ اپنے نکاح میں رکھنا جائز نہیں ہے۔ ۵- ان عورتوں سے بھی نکاح نہیں کیا جا سکتا، جو کسی کے نکاح میں ہوں۔ ۲- مشرك مورتوں سے نكاح كرنا بھى شريعت ميں حرام قرارديا گيا ہے۔ ۷ - کسی عورت کواگر تین طلاقیس دے دی گئی ہوں تو اس سے دوبارہ نکاح نہیں ہوسکتا۔البتہ اگر اس عورت کاکسی دوسر یے خص سے نکاح ہوجائے اور دونوں میں مجامعت بھی ہوجائے۔ پھراگر وہ مرداس عورت کوطلاق دے دیتا ہے تو عدت گز رنے کے بعد اس عورت کا اس کے اپنے پہلے شوہر سے دوبارہ نکاح ہوسکتا ہے۔ ٢> وَ عَنُ اَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَ اللهُ عَالَتِهِ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَالَ عَالَتُهُ اللَّهِ عَالَ عَالَتُهُ اللَّهِ عَالَ عَلَيْ عَالَ عَال ما عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عالي عالي عاليه عاليه عالي عاليه عاليه عاليه عاليه عال ما عالي عاليه عالي عاليه عالي عاليه عاليه عاليه عالي عاليه عالي عالي عالي عاليه عالي عاليه عالى عالم عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عالم عالي ما عاليه عالي عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه ع عالي ما عاليه عالي ما ع عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاليه عاله عاليه عالي عالي عاليه عاليه عاليه عاليه عالي علي عالي عالي ع عَمَّتِهَا وَلاَ بَيُنَ الْمَرُأَةِ وَ خَالَتِهَا. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت ابو مريرة مر دوايت ب كدرسول خدا على فرمايا: " ابن بوى كواس كى پھوپھی کے ساتھ ذکاح میں نہ رکھا جائے اور نہاین ہوی کواس کی خالہ کے ساتھ اپنے نکاح میں رکھاجائے۔'' (٣) وَ عَنُ عَائِشَةً قَالَتُ: جَآءَ عَمِّى مِنَ الرَّضَاعَةِ فَاسْتَأْذَنَ عَلَى فَأَبَيْتُ أَنُ اذْنَ لَهُ حَتَّى ٱسْئَالَ رَسُولَ اللَّهِ ٢ وَ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ٢ هَ أَنْتُهُ فَعَالَ: إِنَّهُ عَمُّكَ فَاذَنِي لَهُ. (بخارى،مسلم)

ترجمہ: حضرت عائشہ بیان فرماتی ہیں کہ میرے رضاعی چچا (دودھ کے رشتہ کے ) آئے اور انھوں نے میرے پاس آنے کی اجازت طلب کی۔ میں نے جواب دیا کہ جب تک رسول اللہ سے دریافت نہ کرلوں ان کو آنے کی اجازت نہیں دے سکتی۔ چناں چہ رسول اللہ ﷺ تشریف لائے تو میں نے آپ ﷺ سے اس کے بارے میں دریافت کیا۔تو آپ ﷺ نے فرمایا:'' وہ تو تمھارے چچاہیں انھیں اپنے پاس آنے کی اجازت دے دو۔'

تشريح: ال الماندازه كياجا سكتاب كه خواتين كو پرد كاكس درجدا بهمام كرنا چا بي اور بججاب مردول كسامني آفيس ان كوشريعت كاپاس ولحاظ ركھنا كس قد رضر ورى ہے۔ (٣> وَ عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ مَنَّ اللَّسُ وَحَلَ عَلَيْهَا وَ عِنْدَهَا رَجُلٌ فَكَانَّهُ كَرِهَ ذلك فَقَالَتُ: إِنَّهُ آخِي فَقَالَ: أُنْظُرُنَ مَنُ اِحُوانُكُنَّ فَاِنَّمَا الرَّضَاعَةُ مِنَ الْمَجَاعَةِ.

ترجمہ: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ ایک دفعہ بن ﷺ ان کے پاس تشریف لائے اس وقت ان کے پاس ایک شخص بیٹھا ہوا تھا۔ آپﷺ کو بینا گوارسا ہوا۔ حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کیا کہ بیتو میرے دود ھشریک بھائی ہیں۔ آپﷺ نے فرمایا:'' دیکھوتمھا را بھائی کون ہوسکتا ہے۔ کیوں کہ رضاعت ( دود ھینے ) کا اعتبار بھوک کے وقت ہے۔'

تشريح: مطلب بیہ ہے کہ رضاعت کے احکام اس صورت میں نافذ ہوں گے، جب کہ دودھ شیر خواری کے زمانے میں بطور غذا پیا گیا ہوا ور بھوک دور کی گئی ہو۔ شیر خواری کی مدت اکثر علماء کے نز دیک دوسال ہے۔ امام ابوحنیفہؓ کے نز دیک بید مدت ڈھائی سال تک رہتی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ مدتِ رضاعت کے خاتمہ کے بعد بڑی عمر میں کسی عورت کا دودھ پینے سے حرمتِ رضاعت کا حکم نافذ نہیں ہوتا۔

 تشریح: بڑے رشتہ دالی سے مراد پھو پھی اور خالہ ہیں، اور چھوٹے رشتہ دالی سے مراد بھیتی اور بھانجی ہیں۔ اگر کسی کے نکاح میں کسی لڑکی کی خالہ ہے تو اس کی موجو دگی میں اس لڑکی کا نکاح اس شخص سے نہیں ہو سکتا۔ اسی طرح کس شخص کے نکاح میں اگر کسی لڑکی کی چھو پھی ہوتو اس لڑکی سے اس کی پھو پھی کی موجو دگی میں دہ شخص نکاح نہیں کر سکتا۔

اسی طرح اگر کسی کے نکاح میں ایسی لڑ کی ہے، جو کسی عورت کی بھانچی یا بھیتجی ہوتی ہے تو وہ اس عورت کواپنے نکاح میں نہیں لاسکتا۔

**تشریح:** اس لیے کہ کسی کے لیے شریعت نے اسے جائز نہیں رکھا کہ وہ بیک وقت چار سے زیادہ عورتوں کواپنے نکاح میں رکھے۔

دعااورمبارك باد

تشریح: شادی کے موقع پر مبارک بادد ین کے مختلف طریقے دنیا کی قوموں میں رائے ہیں۔ خدا کے رسول اللہ ﷺ نے اس موقع پر مبارک کے جو کلمات ارشاد فرماتے وہ انتہائی پاکیزہ،

كلامر نبوت جلدسوم

محض انسان کے شہوانی جذبات کی تسکین کا ذریع نہیں قرار دیتا بلکہ وہ اے دنیا وآخرت کی بھلائیوں اور خیر کا ذریعہ اور ایک پاک عمل قرار دیتا ہے۔ (۲) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرِو بُنِ الْعَاصُ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ، قَالَ: إذَا تَزَوَّجَ اَحَدُ حُمُ اِمُرَأَةً أو اللَّهِ بُنِ عَمُرِو بُنِ الْعَاصُ عَنِ النَّبِي عَلَيْكَ، قَالَ: إذَا تَزَوَّجَ جَبُلُتَهَا عَلَيْهِ وَ أَعُودُ بِکَ مِنُ شَرِّهَا وَ شَرِّ مَا جَبُلُتَهَا عَلَيْهِ. (داؤد) تر جمه: حضرت عبد اللّه بن عمروبن العاصُ بی اللَّهُ مَا اِنَّى أَسُنَكُ حَيُرَهَا وَ حَيُرَ مَا ترجمه: حضرت عبد اللّه بن عمروبن العاصُ بی سَلَا مَا عَلَيْهِ. فرمایا: '' تم میں ہے جب کوئی شخص کی عورت سے شادی کرے یا کوئی خادم خرید نے تو کہے: اللّٰه اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰه اِعْلَابَ کَ خَبراوں اور اللّٰه بُنَ عَمْروبن العاصُ بِی اللّٰه مَا اللّٰهُ مَا عَلَيْهِ.

تشریح: مومن ہر چیز میں خیر اور بھلائی چاہتا اور شراور برائی سے ہمیشہ بیچنے کی تدبیر کرتا ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی اسے اس سلسلے میں اپنی تدبیر سے بڑھ کر بھر وسہ خدا کی ذات ہی پر ہوتا ہے۔ اس لیے ہر موقع پر وہ خدا کی پناہ ڈھونڈ تا اور اس سے مدد واستعانت کا طالب ہوتا ہے۔ پھر یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ ساری بھلائی اور خیر وسلامتی خدا کے قرب سے تعلق رکھتی ہے۔ جو چیز ہمیں اپنے خدا سے برگانہ بنا دے اسے بھی بھی خیر نہیں کہہ سکتے۔ عین دنیوی امور میں بھی قرب خداوندی کا پہلوموجو دہوتا ہے، شرط ہیہ ہے کہ ہمیں صحیح علم وبصیرت حاصل ہو۔ مبا تشرت کے آواب

(1) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَهُ: لَوُ أَنَّ أَحَدَكُمُ إِذَا اَرَادَ أَنُ يَتَابِى الشَّيْطَانَ وَ جَنِّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَإِنَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الشَّيْطَانَ وَ جَنِّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَإِنَّهُ إِنَ يُقَدَّرُ بَيْنَهُ مَا وَلَدٌ فِى ذَلِكَ لَمُ يَضُرَّهُ شَيْطَانَ وَ جَنِّبِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَإِنَّهُ اللَّهُ يَعَدَّرُ بَيْنَهُ مَا وَلَدٌ فِى ذَلِكَ لَمُ يَضُرَّهُ شَيْطَانَ أَبَدًا. (بخارى مسلم) اللهُ عَقَدَرُ بَيْنَهُ مَا وَلَدٌ فِى ذَلِكَ لَمُ يَضُرَّهُ شَيْطَانَ آبَدًا.

تنشریح: لیحنی ہم بستری کے ارادے سے جب بیوی کے پاس جائے تو بید عاپڑ ھلے۔ عام طور پر آج کل نسل جواچھا خلاق سے بے گا نہ دکھائی دیتی ہے تو اس کی وجدایک بیجی ہے کہ اکثر لوگ حضور بیکنے کی سکھائی ہوئی دعانہیں پڑھتے ۔ خدا سے غافل رہ کر آ دمی محض جانوروں کی طرح شہوانی نقاضے پورے کرنے لگ جائے تو ایسی صورت میں جواولا دپیدا ہوگی وہ شیطان کے شرسے کیسے محفوظ رہ سکتی ہے۔

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٍ قَالَ: إِنَّ ابُنَ عُمَرٌ وَ اللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ أُوْهِمَ إِنَّمَا كَانَ هٰذَا الْحَقِّ مِنْ يَهُوْدٍ وَّ هُمُ اَهُلُ كِتَابٍ وَ كَانُوا يَرَوُنَ لَهُمُ فَضُلاً عَلَيْهِمُ فِى الْعِلْمِ فَكَانُوا يَقْتَدُونَ بِكَثِيرٍ مِّنُ فِعْلِهِمُ وَ كَانُوا يَقْتَدُونَ بِكَثِيرٍ مِّنُ فِعْلِهِمُ وَ كَانُوا يَقْتَدُونَ بِكَثِيرٍ مِّنُ فَعْلِهِمُ وَ كَانُوا يَقْتَدُونَ بِكَثِيرٍ مِّنُ فَعْلِهِمُ وَ كَانُوا يَتَ الْمَنْ آمَرِ آهُلِ الْكِتَابِ آنُ لَا يَأْتُونَ النِّسَآءَ إِلَا عَلَى حَوُفٍ وَ ذَلِكَ اسْتَرُ مَا كَانَ مِنَ آمَرِ آهُلِ الْكِتَابِ آنُ لَا يَأْتُونَ النِّسَآءَ إِلَا عَلَى حَوْفٍ وَ ذَلِكَ اسْتَرُ مَا تَكُونُ الْمَوْآةُ فَكَانَ هٰذَا الْحَقُ مِنَ الْاَسْمَارِ قَدُ آحَدُوا بِذَلِكَ مِنُ فِعْلِهِمُ وَكَانَ مَاذَا الْحَقُ مِنَ الْمَراةَ فَكَانَ هٰذَا الْحَقُ مِنَ الْاَسْمَارِ قَدُ آحَدُوا بِذَلِكَ مِنُ فِعْلِهِمُ وَكَانَ مَاذَا الْحَقُ مِنَ الْمَراةَ فَكَانَ هٰذَا الْحَقُ مِنَ الْاَسْمَارِ قَدُ آحَدُوا بِذَلِكَ مِنُ فِعْلِهِمُ وَكَانَ هٰذَا الْحَقُ مِنَ أَمُو أَهُ فَكَانَ هٰذَا الْحَقُ مِنَ الْالْمُ عَلَى حَرُفٍ وَ ذَلِكَ مَنْ فَعْلِهِمُ وَكَانَ هَاذَا الْحَقُ مِنْ أَعْدَا الْحَقُ مِنْ أَمْ إِنَّكَ الْحَدُونَ مِنْهُنَ مُقْدَا لَعُمُ وَكَانَ هُذَا الْحَقُ مِنْ أَعْذَا الْحَقَ مِنْ قُونُ الْعَيْبَ مَنْ أَعْذَا لَحُونَ مَائَعُ مَنْ مَعْذَا لَعُنَى مِنْ فَعْلَهِمُ وَكَانَ وَ مُنَا الْمَدُينَةَ تَزَوَقَ مَنْ لَهُمُ مُوا اللَّهُ مَنْ وَى مَعْتَى مِنْ الْمَعْتَ الْحَدَى مِنْهُ مَعْتَلُ مَا مَنْ مَعْنَ مَعْتَى مُ أَنْ لَا الْمُونَ الْمَا أَهُ فَا مَنْ عَائِ مَا مَا لَكَ اللْتَنْ مَا عَلَى مَا عَلَى مَعْنَا مُ مَا فَيَنْ الْمَا مَنْ مَا عَانَ إِنَا مَا لَى مُو مُ الْحُلْعُ مَائِنَ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا لَا الْحَقْ مَنْ مَا مُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مُعْتَقُونَ مَا مَا مُ مَا مُعْتَعُ فَا مُ مَا مَا مَا مُ مُوا مَ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مُ مَا مُ مُ مَا مُوا مَنْ مَ مَا مُ مَ مَا مُ مَا مَا مُ مَا مَ مَا مُ مَا مُ مَا مُ مَا مَا مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَا مَا مُ مُ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَا مَا مُ مَ مَ مَ مَا مَ مَ مَا مَ مَ مَا مُ مَ مُ مُ مَ مُ مُ مَا مَا مُ مَ

اَى مُقْبِلاَتٍ وَ مُدْبِرَاتٍ وَ مُسْتَلَقِيَاتٍ يَعْنِى بِذَلِكَ مَوْضَعَ الُوَلَدِ. (ابوداؤد) ترجعه: حفزت ابن عباسؓ مےروایت ہانھوں نے کہا کہ عبداللہ بن عمرؓ کواللہ بخشان کو دہم ہوگیا۔اصل قصہ یوں ہے کہ ایک قبیلہ انصار کابت پرست تھا، اس کے ساتھ یہودیوں کا ایک قبیلہ تھا، جو اہل کتاب بنھے۔اور وہ انصار ان (یہودیوں) کو اپنے سے افضل علم میں سبجھتے تھے۔ پس بہت سے اپنے کا مول میں وہ یہودیوں کی پیروی کرتے تھے۔ اہل کتاب کی ایک بات ریڈو ہو اپنی عور توں سے مباشرت صرف ایک معروف آسن پر کرتے تھے۔ اس میں عورت کا ستر بخوبی چھپار ہتا ہے۔ اس سلسلے میں بھی اس قبیلہ کے انصار، یہود کے قطل کی پیروی کرتے تھے۔ مگر قرایش

كلامرنبوت جلدسوم

اپنى عورتوں كوطرح طرح سے بر م ندكرتے تھا در ان سے مختلف طريقوں سے جماع كى لذت الله ت سے مجھى آ گے سے بہ تھى بيچھ سے اور بھى چت لٹا كر ـ جب م مہا جرين مديند آئے تو ان ميں سے ايک شخص نے ايك انصارى عورت سے شادى كى اور اپنے طريقے كے مطابق اس سے مباشرت كرنے لگا ـ اس عورت نے اُسے برا مانا اور كہا كہ ہمارے يہاں صرف ايك ہى ہيئت سے جماع ہوتا ہے ۔ پس تم بھى اى طرح كرو در نه مجھ سے الگ ہوجا ؤ ـ ان كا يد جھكر امشہور ہوا اور يد بات رسول خدا يا يہ تك كيني تو اللہ عز وجل نے يد آيت نازل فر مائى ـ نيسا ، محمد م كر فاتُوُا حرُنَكُمُ الله شرح اللہ محمد اى كو حريف تو تم ايت بي تا اي كر م م ان م حريف كم حريف لكم آؤ - 'ايعنى چا ہم آگ سے آؤ يا يہ جھي يا جت لٹا كر مرد خول اس مقام (يعنى فر ح) ميں كرو، جہاں سے بچر پيدا ہوتا ہے ۔

تشريح: آیت نِسَآء کُم حَرُثٌ لَکُم فَأَتُوا حَرُنَکُم اَنَّى شِئْتُم (تمھارى عورتيں تمھارى کھیں ہیں تو تم اپنی کھیتی میں، جس طرح جی چاہے آؤ) کے اصل مفہوم کے سیحفے میں حضرت عبداللّٰہ بن عمرُ سے غلطى ہوئى ہے۔ خدا انھیں معاف فرمائے ۔ میہ جو کہا کہ بات جب رسولِ خداً تک پینچی تو اللّٰہ نے میآ یت نازل فرمائى تو اس کا میہ مطلب نہیں ہے کہ خاص اسی واقعہ کے سلسلے میں آیت مذکورہ جھر دوں کا تصفیہ کردیا۔

(٣) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ أَنَّ يَهُوُدَ كَانَتُ تَقُوُلُ إِذَا أَتِيَتِ الْمَرُأَةُ مِنُ دُبُرِهَا فِى قُبُلِهَا ثُمَّ حَمَلَتُ كَانَ وَ لَدُهَا اَحُوَلَ فَأُنُزِلَتُ: نِسَآءُكُمُ حَرُثٌ لَكُمُ فَأَتُوا حَرُثَكُمُ آنَى شِئْتُم.

ترجمہ: حضرت جابر بن عبد اللّلاَّ بیان کرتے ہیں کہ یہود کہتے تھے کہ جب عورت سے قبل (فرج) میں پیچھے کی جانب سے جماع (مباشرت) کیا جاتا ہے اور حمل قرار پاتا ہے تو اس کا یچہ بھینگا (احوال) پیدا ہوتا ہے۔ پس بید آیت نازل ہو کی: نِسَاءُ کُمْ حَرُثٌ لَکُمْ فَاَتُوْا حَرُنَکُمْ اَنَّی شِئْتُمُ '' تمھاری عورتیں تمھاری کھتی ہیں تو تم اپن کھتی میں جس طرح جی چا ہے آ و۔' تشریح: یعنی یہود کا خیال صحیح نہیں ہے۔ جس ہیئت سے چا ہومبا شرت کر سکتے ہو۔ کھڑے، بیٹھے، پہلو کے بل، حیت لٹا کر اس کے برعکس ۔ اس میں بڑی گنجائش ہے، کوئی تنگی نہیں ہے۔ البتہ اس كاخيال رہے كەخلاف وضع فطرت عمل نە ہو - دخول فرج ميں ہونه كەدوسرى جگه -نعمان كى روايت ميں مزيد بير آيا ہے كەز ہرى سے مروى ہے كە إنْ شَاءَ مُجَبِيَّةً وَ إِنْ شَاءَ غَيْرَ مُجَبِيَّةٍ غَيْرَ أَنَّ ذلِكَ فِي صَمَامٍ وَّاحِدٍ '' شو ہر چا ہے تو اس صورت ميں كه بيوى اوندهى ہواور چا ہے تو اس حالت ميں كه بيوى اوندهى نه ہو جماع كر مگر جماع ايك ہى سوراخ ميں كر يعنى قُبُل (فرج) ميں -'

اس سلسل میں حضرت ام سلمانی روایت میں ہے: إنَّ الْأَنْصَارَ كَانُوا يَحَبَّوْنَ النِّسَاءَ انصارا پنی عورتوں سے مباشرت پیچھے سے مختلف ہیئوں میں کرتے تھے۔حضورتک جب ایک '' خاتون کی شکایت پیچی تو آپؓ نے قرآن کی آیت نِسَاءُ حُمْ حَرُثٌ لَحُمْ فَاتُوا حَرُنَحُمُ اتَّی شِنْتُمُ تلاوت فرمائی اور اس پر صَمَاماً وَاحِدًا کا اضافہ فرمایا یعنی دخول ایک ہی سوراخ (فرج) میں رواہے۔

ازروت طَبَبِحى اسكَى بَرْى ابميت ہے۔ (۵) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ مَلَىٰ اللَّهِ مَانَ جُنبًا فَارَادَ اَنُ يَّا كُلَ اَوُ يَنَامَ تَوَضَّا وَ ضُوْءَ à لِلصَّلُوةَ.

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حضرت عائشة فرماتي بي كه ' رسول الله عنة جب جنبي ہوتے اور كھانا يا سونا جاتے تو وضوكرليتى، جيسےنماز كے ليے وضوفر ماتے تھے۔'' تشریح: لیحن مباشرت کے بعد ضروری نہیں کہ آ دمی فوراً ہی عنسل کرے۔لیکن سونا، یا کچھ کھانا پینا چاہے تو اس سے پہلے اسے وضو کر لینا جا ہیے۔ آ دمی کو حتی الا مکان اس حالت اور اس کیفیت کے ساتھ رہنا جا ہے، جس سے شیاطن اس پر اثر انداز نہ ہو سکیں اور خدا کی یا کیزہ کلوق فر شتے اس ہےدوری اختیار نہ کریں۔ ٢) وَ عَنُها قَالَتُ: كَانَتُ إحْدَانَا إذَا كَانَتُ حَائِضاً أَمَرَهَا رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللهِ فَتَأْتَزِرُ بِإِزَارِ ثُمَّ يُبَاشِرُهَا. (مسلم) کتو جمه: حفّرت عائشٌ بیان فرماتی ہیں کہ کوئی حائصنہ ہوتی تورسول خداﷺ اسے نتہ بند باند ھنے کاحکم دیتے پھراس کے ساتھ مباشرت کرتے تھے۔ تشريح: ايام حيض ميل عورت سے مباشرت كرنا جائز نہيں ہے۔ليكن اس كے ساتھ رہے سہنے، ساتھ لیٹنے دغیرہ میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ یہاں مباشرت سے مراد جماع نہیں ہے بلکہ اس سے مراداختلاط،مساس وغیرہ ہے۔ جماع سے بیچتے ہوئے جائضہ کے بدن سے حظ حاصل کرنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ ٤) وَ عَنُهَا أَنَّ النَّبِيَّ تَلْ كَانَ يُقَبِّلُهَا وَ هُوَ صَائِمٌ وَ يَمَضُ لِسَانَهَا. ترجمہ: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ روز ہ ہے ہوتے تھے اور ان کا بوسہ لیتے تھے ادران کی زبان چوستے تھے۔ **تشریح:** سنن ابوداؤد کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ رسول خدا يظ ميرابوسه ليتے تھاورا بُ اور ميں دونوں روزے سے ہوتے تھے۔ ان روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ﷺ کواپنی بیویوں سے کس درجہ پیارتھا۔ نیز اس سے پیچی معلوم ہوتا ہے کہ بیویوں کے ساتھ محبت اورا نتہائی تعلق کا اظہار دین داری کے منافی ہر گزنہیں ہے۔روز بے کی حالت میں بھی بیوی کا بوسہ لینے اورزبان وغیرہ چو سنے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیکن اس کے لیے بیشرط ہے کہ آ دمی کونفس پر قابو ہو۔ اس لیے کہ روز ہ کی حالت میں جماع کی اجازت نہیں ہے۔

(٨) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: كُنَّا نَعْزِلُ وَالْقُرُانُ يَنْزِلُ ذَادَ اِسْحَاقُ قَالَ سُفْيَانُ لَوُ كَانَ شَيْئًا يُنهى عَنْهُ لَنَهَانَا عَنْهُ الْقُرُانُ. ترجمه: حضرت جابرٌ بيان كرتے بيں كه بم لوگ عزل كرتے تصاور قرآن اترتا تا اسحاق كى روايت ميں بير محل ايا ہے كہ سفيان نے كہا كہ اگر عزل برا ہوتا تو قرآن اس سے ہميں روك ديتا۔ تشريح: مطلب بير ہے كہ عزل كى اگر سرے سے كوئى تنجائش نہ ہوتى تو قرآن ميں اس كى ممانعت كاحكم نازل ہوجاتا۔

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداؓ نے فرمایا:'' اللّٰہ کے نزدیک لوگول میں سب سے برا قیامت کے روز وہ څخص ہوگا، جواپنی عورت کے پاس جائے اورعورت اس کے پاس جائے (یعنی مباشرت کرے) اور پھر وہ څخص اس کا راز ( دوسروں پر ) ظاہر کرتا پھرے۔'' تشريح: ليحنى قيامت كروز جوحقيقت ميں معاملات ك اصل فيصلے كادن ب، الي شخص نهايت برا قرار پائ گا، جوابيخ اورا پنى بيوى كے درميان پيش آف والے جنسى (Sexual) معاملات اور نهايت نجى اموركودوسروں سے بيان كرتا پھرے - بيوى سے ہم بسترى كے بعد اس كے عيب و ہنر يا اس كے جنسى اوصاف كودوسروں سے بيان كرنا اور بيوى كے راز كا افشاء كرنا نهايت برش كى ك بات ہے - بشرى كوروار كھنى والاخص قيامت كروز بهتر شخص كيس قرار پاسكتا ہے ۔ (٠١) وَ عَنْ أَبِى سَعِيْدِن الْحُدُرِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ تُهَ يَنْشُو سِرَّهَا. (مسلم) عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الرَّجُلُ يُفْضِى إلى اِمُراَتَه وَ تُفْضِى إلَيْهِ ثُمَ يَنْشُو سِرَّها. (مسلم)

امانت اللہ کے نزدیک قیامت کے روزیہ ہے کہ مردا پنی عورت سے صحبت کرے اورعورت مرد سے، پھروہ مرداس کاراز ظاہر کردے۔''

تشريح: خلوت میں بیوی اور شوہ کر کے در میان مباشرت اور دیگر بے تکلفی کی جو باتیں پیش آتی ہیں ان کی حیثیت ایک بڑی امانت کی ہے۔ امانت میں خیانت روانہیں ہے۔ اگر کوئی شخص اس امانت کی حفاظت نہیں کرتا تو قیامت کے دن وہ ایک ایسے خائن کی صورت میں الٹھے گا، جس نے ہو پچھ بیوی کے ساتھ معاملات ہوتے ہیں، ان کو کس سے بیان نہ کر ے۔ اس سلسلے میں بیوی کے جو پچھ بیوی کے ساتھ معاملات ہوتے ہیں، ان کو کس سے بیان نہ کر ے۔ اس سلسلے میں بیوی کے اقوال وافعال کو دوسروں پر خاہر نہ کر ے۔ اس لیے کہ ایک تو بیہ جو ایک کی بات ہے۔ دوسرے جو پچھ بیوی کے ساتھ معاملات ہوتے ہیں، ان کو کس سے بیان نہ کر ے۔ اس سلسلے میں بیوی کے میں خوارت اس چیز کو بھی پند نہیں کر سکتی کہ خلوت میں جو پچھ پیش آیا ہے، اسے باز ار میں عام کیا جائے۔ شوہ را در بیوی دونوں ہی کو بیہ بات خلوظ رکھنی چا ہے کہ زن و شوہ ہر کے درمیان تنہا کی اور مباشرت کی حالت میں جو پچھ پیش آتا ہے اس کی حیثیت امانت کی ہے۔ اور دونوں میں سے کس کے لیے بیر دوانہیں ہے کہ دوامانت میں خیانت کا مرکل ہو

(11) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَالَّذِى نَفُسِى بِيَدِهِ مَا مِنُ رَّجُلٍ يَدُعُوا إِمُرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَتَابَى عَلَيْهِ إِلَا كَانَ الَّذِي فِى السَّمَآءِ سَاخِطًا رَجُلٍ يَدُعُوا إِمُرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَتَابَى عَلَيْهِ إِلَا كَانَ الَّذِي فِى السَّمَآءِ سَاخِطًا عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ إِلَا كَانَ الَّذِي فِى السَّمَآءِ سَاخِطًا عَلَيْهِا حَتَى يَرُحْنى عَنْهَا.

**ترجمہ**: حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' اس ذات کی قشم ،جس

کے ہاتھ میں میری جان ہے، جوکوئی شخص اپنی بیوی کواپنے بستر پر بلائے اور وہ انکار کرد یے تولا زمادہ (خدا)جوآ سان میں ہے۔اس وقت تک ناراض رہتا ہے جب تک شوہراس سے راضی ند ہوجائے۔ تشريح: '' وہ جوآ سان میں ہے' بعنی وہ خداجس کی حکومت زمین ہی میں نہیں آ سان میں بھی ہے۔ آسان سے بلندی کا تصور ہوتا ہے اس لیے آسان کا ذکر فرمایا ورنہ خدا زمان و مکان سے ماورا ہے۔ وہ اپنے وجود کے لیے کسی جگہاور مکان کا مختاج نہیں ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اللہ کو بیہ بات پسند نہیں ہے کہ شو ہر کو ناراض کر کے بیوی اس سے الگ رہے اور شوہر کی جائز خواہش کو پورا کرنے سے انکار کردے۔ بخاری وسلم کی ایک روایت میں آیا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی کواینے بستر پر بلائے اور ده عورت انکار کرد بے اور شوہر رات غصہ کی حالت میں گزارے تو فر شتے اس عورت برضبح تک لعنت بصحتے رہتے ہیں۔ بیادراس طرح کی احادیث اس بات کا داضح ثبوت ہیں کہ اسلام رہبا نیت کی تعلیم نہیں دیتااور نہاس کی نگاہ میں اعلیٰ روحانی مقام کے حصول کے لیے رہبانیت کوئی ضروری چیز ہے۔ (اجمر، ابوداؤد) دُبُرِهَا. قرجمه: حضرت ابو ہر برة ت روايت ب كدرسول الله يتك فرمايا: ' و مخص ملعون ب، جو ہیوی کے ساتھ خلاف وضع فطرت عمل کرے۔'' (١٣) وَ عَن ابُن عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ ۖ : لاَ يَنْظُرُ اللَّهُ الِّي رَجُل آتى رَجُلاً أَوِ امْرَأَةً فِي الدُّبُرِ. (ترمذي) ترجمه: حفرت عبداللد بن عبال سروايت ب كدرسول اللد على فرمايا: "جو خص سى مردیا کسی عورت کے ساتھ خلانا پہ فطرت عمل کرے اللہ اس کی طرف نظر ( رحمت کی نظر ) نہ فرمائےگا'' (١٣) وَ عَنُ خُزَيْمَةَ بُنِ ثَابِتٍ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ اللَّهِ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ لاَ يَسْتَحى مِنَ الُحَقّ لاَ تَأْتُوُ النِّسَآءَ فِي اَدُبَارِهِنَّ. (احمد، ترمذي، ابن ماجه، دارمي) ترجمه: حفرت خزيمه بن ثابت مسروايت ب كه نبي تلاف فرمايا: "اللد حق بات كهن م

نہیں شرما تا،تم عورتوں سے خلاف وضع فطرت مباشرت نہ کرو۔'' تعشر دیج: او پر کی روایت سے واضح ہے کہ یہ خدا کی تعلیم کے خلاف ہے کہ تم عورتوں سے مباشرت اس طرح کرو کہ دخول بجائے فرج میں کرنے کے پیچھے کے حصہ (پاخانہ کے راستہ) میں کرو۔ ایسی بدفعلی کرنے والا شخص ملعون ہے۔ وہ خدا کی رحمت کا مستحق نہیں ہوسکتا۔ خدا ہر گز اس پرنگاہ کرم نہ فر ماد ہے گا۔خلاف فطرت عمل کر کے ایسا شخص خدا کے غضب کو دعوت دیتا ہے۔ اگر کوئی شخص اس گھناؤ نے عمل کا عادی ہے تو اسے فو را تو بہ کرنی چاہے یا پھر اُسے اپنے برے انجام کے لیے تیار رہنا چاہیے۔

تشريح: جس طرح عورت سے خلاف وضع فطرت مباشرت کرنا روانہيں ہے۔ اس طرح عورت سے اس کے حض کے ایام میں جماع کرنا بھی درست نہیں ہے۔ قرآن میں بھی ہے: فَاعْتَزِلُوا النِّسَآءَ فِی الْمَحِيْضِ وَلَا تَقُرَبُوُهُنَّ حَتَّی يَطُهُرُنَ (البقرة:٢٢٢)'' پس حض میں عورتوں سے الگ رہواور ان کے پاس نہ جاو (یعنی جماع نہ کرو) جب تک کہ وہ پاک نہ ہوجائیں۔'' کا بن کی باتوں پریقین کرنا بھی صحیح نہیں ہے۔ غیبی امور کا حقیقی علم تو خدا کے سوا کسی کو نہیں ہو سکتا۔

اب اگرکوئی شخص ان ممنوعات سے بازنہیں آتا تو اس کا مطلب اس کے سوا اور کیا ہوسکتا ہے کہ وہ خدا کے احکام کا کچھ بھی پاس ولحاظ نہیں رکھتا۔احکام وہدایت کی شکل میں خدانے تو نعمت عطافر مائی ہے اور وہ کفرانِ نعمت کا مرتکب ہوتا ہے۔ **تعدد یہ از دیواج** 

(1) عَنِ ابْنِ عُمَرُ أَنَّ غَيْلاًنَ بُنِ سَلَمَةَ التَّقَفِيُّ أَسُلَمَ وَ لَهُ عَشُرُ نِسُوَةٍ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَاسُلَمُنَ مَعَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ الْنَ بُن سَلَمَةَ الرَّعَا وَ فَارِقْ سَائِرَهُنَّ.

ترجمه: حفزت ابن عمر سروایت ہے کہ نحیلان تفضی نے جب اسلام اختیار کیا، اس وقت اُن کی دس بیویاں تھیں، جن سے زمانۂ جاہلیت میں انھوں نے شادی کی تھی۔ ان سب بیویوں نے بھی ان کے ساتھ اسلام قبول کرلیا تو نبی ﷺ نے فرمایا: '' چار بیویاں رکھوا ور باقی کوجدا کر دو۔'' تشریح: بیحدیث ان بات کا ثبوت فراہم کرتی ہے کہ اہل کفر حالت کفر میں جوشا دی کرتے ہیں شریعت نے معتبر قرار دیا ہے۔ ایمان لانے کے بعد تجدید نکاح کی ضرورت نہیں ہوتی۔ البتہ شریعت بیضرور دیکھے گی کہ نکاح ایسے رشتہ کی عور توں سے نہ ہوا ہوجن سے نکاح کر نا اسلام میں حرام ہے۔ یا نکاح میں ایسے رشتہ والی عورتیں نہ ہوں، جن کوا کی ساتھ نکاح میں رکھنا شریعت میں روانہیں ہے۔

حالت کفر کی شادی کومعتبر قرار دینااسلامی شریعت کا نہایت حکیمانہ فیصلہ ہے۔شریعت میں غیر ضروری تنگی کو پیندنہیں کیا گیا ہے۔اگر شریعت ان شادیوں کو جوایا م کفر میں ہوئی ہوں ناجائز قرار دے دیتی تو پھراس کا بیہ مطلب ہوتا کہ اہل کفراسلام قبول کرنے سے پہلے حرام کاری اورز نامیں مبتلا رہتے ہیں اس سے ان کا اخلاقی وقار حد درجہ محروح ہوکر رہ جاتا۔

ال حدیث سے ریجھی معلوم ہوا کہ آ دمی زیادہ سے زیادہ چار عورتوں کو بیک دفت اپنے نکاح میں رکھ سکتا ہے۔ جارعورتوں سے زیادہ بیک دفت نکاح میں رکھنا جائز نہیں ہے۔ تعد دِ از دواج کا مطلب سیہ ہر گزنہیں ہے کہ لاز ماً ہر مسلمان کوئی شادی کرنی چا ہے۔ تعد دِ از دواج کی اجازت محد دد بھی ہے اور مشر وط بھی محد وداس معنی میں کہ آ دمی بیک دفت چار سے زیادہ عورتوں کواپنے نکاح میں نہیں رکھ سکتا۔ اور بیا جازت مشر وط اس معنی میں ہے کہ شو ہر کواپنی بیو یوں کے در میان عدل د مساوات کا بر تا دُ کرنا ہوگا۔ اگر وہ ان کے در میان حقوق کی ادائی کھی میں عدل نہیں کر سکتا تو پھرا سے کی شادی کرنے کاحق نہیں پہنچتا۔

اسلام نے مردوں کو بوقت ضِرورت تعد دِاز دواج کی اجازت دی ہے۔اس اجازت کی حکمت و مصلحت کو بہ ادنیٰ تامل سمجھا جاسکتا ہے۔مرد بالعموم عورتوں کے مقابلے میں زیادہ توانائی اورقوت کا حامل ہوتا ہے۔عورتوں کو چض،نفاس اورولا دت جیسے عوارض سے سابقہ پیش آتا ہے،جن میں وہ شوہر کی جنسی خواہش کو پورا کرنے کے قابل نہیں رہتی ۔ایسی حالت میں اگر مردکی خواہش میں طوفان بیا ہوتو وہ کیا کرے گا۔اگر اسے تعد دِاز دواج کی اجازت حاصل نہ ہوتو اس

کے غلط رائے پر پڑ جانے کے امکانات سے کون انکار کر سکتا ہے۔ ایسی حالت میں وہ ناجائز طریقے سے چوری چھپ شہوت رانی کرے گا اور معاشرہ کی پاکیز گی کو نقصان پہنچانے کا مرتکب ہوگا۔ جس معاشرہ میں تعدد از دواج کو قانوناً ممنوع قرار دیا گیا ہے وہاں زنا، بدکاری اور جنسی آ وارگی کا بازار ہی گرم دکھائی دیتا ہے۔ پھر مرد وزن کے ناجائز تعلقات کے منتیج میں لا وارث ولدالزنا بچوں کی ایسی کھیپ تیار ہوگئی ہے، جس نے بہت سے پیچیدہ مسائل پیدا کرد ہے ہیں۔ لعض اوقات عورت کسی ایسے مرض میں مبتلا ہو جاتی ہے، جواسے دائم المریض بنا کر

رکھد بتا ہے۔ اور وہ اس قابل نہیں رہتی کہ مرد کی جنسی خوا ہشات کو پوری کر سکے۔ الیی صورت میں اگر مرد کو اس بیوی کی موجود گی میں آپ دوسری شادی کی اجازت نہیں دیتے تو دہ آخر کیا کرے گا۔ اب یا تو دہ دوسری شادی کے جواز کے لیے اپنی مریض بیوی کو طلاق دے کرا ہے جدا کر دے گا، جسے انسانیت کی موت کے سوا کوئی دوسرا نام نہیں دیا جا سکتا۔ اس لیے بیار اور معذور بیوی تو اس کی اعانت اور سہارے کی محتاج ہوتی ہے۔ اسے بے سہار ااور لا وارث چھوڑ دینا اخلاق کی لحاظ ہوں کر روا ہو سکتا ہے۔ یا وہ اسے طلاق تو نہیں دے گا لیکن جنسی تسکین کے لیے گھر سے باہر کا رُخ کرے گا اور دوسری عور توں کو اپنی ہوں نا کیوں کا نشانہ بنائے گا اور بیا ایس ہوگا، جس کے خطرنا کے عواق جا انداز ہ ہر عقل وہم رکھنے والا تحض بیا میں کی سکتا ہے۔

بعض اوقات بیوی کے بانجھ ہونے کی وجہ سے اس سے اولا دکی تو قع نہیں ہوتی۔ اب اگر مرد اولا دکی غرض سے \_\_\_\_\_ جو اس کی جائز خواہش ہے \_\_\_\_ دوسری شادی کرنے کا ارادہ کرتا ہے اور بیا جازت اسے حاصل نہیں ہوتی تو وہ لازما پنی بیوی کو طلاق دینے پر مجبور ہوگا لیکن اگر تعدد از دواج کی قانونی گنجائش ہوتو اسے اپنی محبوب بیوی کو جد اکرنے کی کوئی ضرورت نہ پش آ کے گی وہ اس کی موجودگی میں دوسری شادی کر کے اپنی تسمت آ زمانی کر سکتا ہے۔ انسانی دنیا میں بھی بید تھی ہوتا ہے کہ بیوی کی موجودگی میں مرد کو سی دوسری غیر شادی شدہ عورت سے ایسی محبت ہو جاتی ہے کہ وہ اس کے بغیر زندگی کا تصور نہیں کر سکتا۔ اور وہ دونوں شادی کرلینی جاتے ہیں۔ اگر پہلی بیوی کی موجودگی میں اسے اس کی اجازت حاصل نہ ہوتو اس کا

سادی کریں چاہے ہیں۔ الریہن بیدی کی خوبودی یں ایے ال کی اجارت کی سن میں اور ال انجام فعل حرام یا خودش کے سوا آخر اور کیا ہو سکتا ہے۔ بیوہ، مطلقہ، میتیم یالا وارث لڑ کیوں کا مسئلہ ایک اہم لائق توجہ تا جی مسئلہ ہے، جس سے صرف نظر کرنا کسی گناہ عظیم سے کم نہیں ہوسکتا۔ ہم سب جانتے ہیں ایسی لڑ کیوں کو بالعموم کنوارے لڑ کے ملنے مشکل ہوتے ہیں۔ اگر ان کی شادی کا مسلمان طرح حل نہ کیا جائے کہ ایسی عورتیں ان مردوں سے شادی کرلیں جن کے پاس بیوی ہولیکن وہ کسی معقول سبب سے دوسری شادی کرنے کے خواہش مند ہوں اگر ایسی عورتوں کے بے شوہر کے رہنے دیا جائے تو ساج سخت جنسی بے راہ روی سے دوچا رہو جائے گا۔

د نیا کے بیشتر مما لک میں عورتوں کی تعداد مردوں کے مقابلہ میں زیادہ ہے، جس کی وجہ سے معاشرہ میں ایک بڑی پیچیدگی پیدا ہوجاتی ہے کہ زائدلڑ کیوں کا کیا ہو۔اس مسّلہ کا اس کے سوا اور کیا معقول حل ہوگا کہ مردوں کو ایک سے زیادہ شادی کی اجازت دی جائے ورنہ معاشرہ کو فواحش دمفاسد سے حفوظ رکھنامکن نہ ہوگا۔

پھر جنگوں میں بھی بھی اتنے مرد مارے جاتے ہیں کہ مرد وعورت کے درمیان تعداد کا تناسب باقی نہیں رہتا۔عورتوں کی تعداد مردوں سے زیادہ ہوجاتی ہے۔ایسی صورت میں یک زوجگی پراصرارعورتوں کی ایک بڑی تعداد کوشادی سے محروم کردے گا۔عورتوں کی ایک بڑی تعداد کوشادی کی نعمت سے محروم رکھنے کا کوئی جواز نہیں ہوسکتا۔ تمام ماڈی راحتوں اور آسائشوں کے باوجو د شادی کے بغیر حقیقی سکون وراحت سے انسان محروم ہی رہتا ہے۔شادی کے سوااس کی تلانی کی کوئی صورتے نہیں ہو کہتی۔

اولا دکی خواہش بھی عورتوں کو مردوں سے کہیں زیادہ ہوتی ہے۔ ماں بننے کے بعد ہی صحیح معنی میں عورتوں کی نسائیت کی بھیل ہوتی ہے۔

پھر جنگ کی حالت میں ان جوانوں اور جاں نثاروں کی ہیو یوں اوران کے بچوں کی تم خواری کی فکر نہ کرنی جنھوں نے ملک کے دفاع کے لیے اپنی جانیں نثار کی ہوں حد درجہ ک احسان ناشناسی ہوگی۔ان کی بہترین غم خواری اوران کے ساتھ ہم دردی ہیہ ہے کہ سماج کے افراد ان کی بیواؤں کو بے یارومدد گارنہ رہنے دیں بلکہ ان سے شادی کر کے انھیں اوران کے میتیم بچوں کی کفالت اور سر پر یق قبول کرلیں خواہ انھیں اس کے لیے پچھ پریشانیاں ہی کیوں نہ برداشت کرنی پڑیں۔

دوسری جنگ عظیم کے بعد جرمنی میں مردوں کی قلت اور عور توں کی غیر معمولی کثرت

نے ایک مسلمہ پیدا کر دیا تھا۔ اس مسلمہ پرغور وخوض کے لیے سمینار ہوا۔ غور وفکر اور تمام بحث و مباحثہ کے بعد شرکاء اجلاس اسی نیتیج پر پہنچ کہ اس مسلم کا محقول و باعزت حل صرف تعدد از دواج ہے۔ جرمنی حکومت نے تعدداز دواج کے سلسلے میں تفصیلی واقفیت کے لیے شیخ الاز ہر مصر کے نام مراسلہ بھیجااور پھرایک وفد بھی روانہ کیا۔ (المداۃ مین الفقه والقانون، ص2۵) برناڈ شاہ نے بھی لکھا ہے کہ اگر عالم انسانیت کسی بڑے حادثہ سے دوچا رہوجائے جس کی وجہ سے تین چوتھائی مرد ہلاک ہوجائیں، اس وقت اگر شریعت محمد کی پڑمل ہواور ہر مرد کے لیے چار بیویوں کی گنجائش سے فائدہ اٹھایا جائے تو بہت تھوڑی مدت میں مردول کی کھی کی تلاق ممکن ہے۔

**تشریح:** بیوی درحقیقت شوہر کے اپنے ہی جسم کا ایک حصہ ہوتی ہے۔اب اگروہ اس کے ساتھ عدل وانصاف سے کام نہیں لیتا تو بیہ بے انصافی خود اپنے جسم کونقصان پہنچانا ہے۔اس بات کو اگر کوئی اس دنیا میں نہیں سمجھتا تو آخرت میں تو حقیقت نمایاں اور خاہر ہو کرر ہے والی ہے۔

یہاں یہ بات ملحوظ رہے کہ نثریعت کا جو حکم دو بیویوں کے بارے میں ہے وہی حکم اس صورت میں بھی ہے جب کہ بیویاں دو سے زیادہ ہوں، شوہر کا فرض ہے کہ وہ عدل وانصاف کا دامن کسی حالت میں بھی ہاتھ سے نہ جانے دے۔ \\\\\\

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَ<sup>الِل</sup> كَانَ يَقُسِمُ بَيُنَ نِسَآئِهِ فَيَعُدِلُ وَ يَقُوُلُ: اَللَّهُمَّ هٰذَا قَسُمِى فِيُمَا اَمُلِكُ فَلاَ تُلُمُنِى فِيُمَا تَمُلِكُ وَلاَ اَمُلِكُ.

(ترمذی، ابوداؤد، نسانی، ابن ماجه، داری) ترجمه: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ اپنی بیویوں کے درمیان باری مقرر فرمات اور عدل ومساوات سے کام لیتے اور بید دعا ما نگا کرتے تھے:'' اے اللہ، بیہ میری تقسیم اس معاملے میں ہے، جو میر بے اختیار میں ہے، پس اس معاطے میں مجھے ملامت نہ فر ما، جو تیر بے اختیار میں ہے، میر بے اختیار میں نہیں ہے۔'' **تشریح:** مطلب میہ ہے کہ عام حقوق اور برتا ؤ میں تو میں اپنی ہیو یوں کے ساتھ میساں معاملہ رکھتا ہوں کیکن قلبی میلان اور محبت اگر کسی کے ساتھ زیادہ ہوتو اس پر گرفت نہ فر مانا، اس لیے کہ قلبی میلانات اور محبت کے جذبہ پر بند بے کا اپنا کوئی اختیار نہیں ہوتا۔

شوہر کے حقوق

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : خَيْرُ نِسَآءٍ رَكِبْنَ الْإِبِلَ
 صَالِحُ نِسَآءٍ قُرَيْشٍ أَحْنَاءُ عَلَى وَلَدٍ فِى صَغِرِهٖ وَ أَرْعَاءُ عَلَى أَزُوَاجٍ فِى ذَاتِ
 يَدِه.

تر جمه: حضرت ابو ہر ریدہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اونٹوں پر سوار ہونے والی عورتوں میں بہترین عورتیں قریش کی نیک عورتیں ہیں، جو چھوٹے بچوں پر نہایت شفق ہوتی ہیں اور شو ہر کے مال کی محافظ ہوتی ہیں۔'

تشریح: اونٹوں پر سوار ہونے والی عورتوں سے مراد عرب کی عورتوں ہیں۔عرب کی عورتیں عام طور سے اونٹوں کی سواری کرتی تھیں، اسی لیے انھیں'' اونٹوں پر سواری کرنے والی عورتیں'' کہا گیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ بہترین عورتوں کی پہچان میہ ہے کہ وہ ایک طرف بچوں پر شفقت کرنے والی ہوں، دوسری طرف وہ اپنے شوہر کے مال کوضائع نہ ہونے دیں بلکہ اس کی حفاظت کرنے میں پیش پیش دہیں۔

(٢) وَعَنُ مَعْقِلِ بُنِ يَسَارٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: تَزَوَّ جُوا الُوَدُوُ دَ الُوَلُوُ دَ فَاِنِّى مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأَمَمَ.

ترجمہ: حضرت معقل بن بیارؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' تم ایسی عورت سے شادی کرو، جو (خاوند سے ) نہایت محبت کرنے والی اور زیادہ بچے پیدا کرنے والی ہو۔ کیوں کہ میں دوسری امتوں کے مقابلے میں تمھاری کثر ت پرفخر کروں گا۔'

**تشریح:** مطلب میہ ہے کہ مطلوبہ اوصاف جس عورت میں پائے جائیں اس سے شادی کرلواور اگرالیی عورت تمھا رے نکاح میں ہوتو اس رشتۂ زوجیت کو قائم رکھو تے تھا ری کوشش میہ ہو نی چا ہے کہ باہم بھی جدائی پیش نہ آئے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ عورت کی ایک پسندیدہ خوبی ہیہے کہ اس کے اندر محبت کا جذبہ زیادہ سے زیادہ پایا جائے اور وہ اپنے شوہر کومحبوب رکھے۔ کسی عورت کی دوسری بر دی خوبی ہی ہے کہ وہ با نجھ نہ ہو بلکہ اس سے زیادہ بچے پیدا ہوں۔ اپنی امت کے افراد کی کثرت پر پیغمبر اسلام فخر محسوس فرمائیں گے۔ ہادیانِ حق کی یہی شان ہوتی ہے وہ مال ومتاع کی کثرت پر نہیں بلکہ پیروانِ حق کی کثرت پر فخر کرتے اور اظہار مسرت کرتے ہیں۔ وہ ان گوشہ گیرلوگوں کی طرح نہیں سوچتے ، جنھیں صرف اپنے گیان ودھیان کی فکر ہوتی ہے۔ دنیا میں کیا ہور ہا ہے اس سے وہ کو کی خاص غرض نہیں رکھتے۔

تشريح: بیحدیث بتاتی ہے کہ خوش کلامی اور شیری دہنی ایک مطلوب وصف ہے، جوعورت میں ہونا چاہیے۔ اسی طرح عورت اگر تھوڑ بے پر راضی رہتی ہے اور اس سے زیادہ بچے پیدا ہونے کی توقع ہوتو بیبھی اس کے مطلوب اور لپندیدہ اوصاف وخصوصیات میں سے ہے۔ کنواری عورت میں اُن خصوصیات کے موجود ہونے کے امکانات زیادہ ہوتے ہیں۔ کنواری عورت، ہیوہ یا مطلقہ عورت کے مقابلے میں زیادہ معصوم صفت اور بھولی بھالی ہوتی ہے۔ اس لیے کہ وہ شوہر سے پہلی بار آشنا ہوتی ہے، وہ ایک ایسی زندگی سے روشناس ہوتی ہے، جس کا اسے پہلے سے کوئی تجربہ نہیں ہوتا۔ بیر زندگی اس کے لیے محور کن ہوتی ہے۔ اب شوہر اس کے لیے سب بچھ ہوتا ہے۔اس کا خاونداس سے خوش ہونو تنجیسے اسے سب کچھل گیا۔وہ تھوڑے پر بھی قائع رہتی ہے، زیادہ مال داسباب کا مطالبہ کرناوہ نہیں جانتی۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى أَمَامَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْنِ لَهُ انَّهُ يَقُولُ: مَا اسْتَفَادَ الْمُؤْمِنُ بَعُدَ تَقُوَى اللَّهِ حَيرًا لَّهُ مِنُ زَوُجَةٍ صَالِحَةٍ إِنَ أَمَرَهَا أَطَاعَتُهُ وَ إِنْ نَظْرَ إِلَيْهَا سَرَّتُهُ وَ إِنْ أَقُرَهَا مَعْتَهُ وَ إِنْ نَظْرَ إِلَيْهَا سَرَّتُهُ وَ إِنْ اللَّهِ حَيرًا لَهُ مِنُ زَوُجَةٍ صَالِحَةٍ إِنْ أَمَرَهَا أَطَاعَتُهُ وَ إِنْ نَظْرَ إِلَيْهَا سَرَّتُهُ وَ إِنْ أَقُسَمَ عَلَيْها أَبَرَّتُهُ وَ إِنْ غَابَ عَنْهَا نَصْحَتُهُ فِى نَفْسِهَا وَ مَالِهِ. (ابن ما ج) اللَّهِ حَيرًا لَهُ مِنُ زَوُجَةٍ صَالِحَةٍ إِنْ أَعْرَهَا أَصْحَتُهُ فِى نَفْسِهَا وَ مَالِهِ. (ابن ما ج) أَقُسَمَ عَلَيْهَا أَبَرَّتُهُ وَ إِنْ غَابَ عَنْهَا نَصْحَتُهُ فِى نَفْسِهَا وَ مَالِهِ. (ابن ما ج) ترجمه: حضرت ابوأمامة سروايت ہے کہ بی ﷺ نفی بیوی ہے، کہ دو (شوہ مر) اگر محمه دمزت اللہ کرتا واللہ کے معد من اللہ کی بعد سر سے بہترجس چز سے مستفید ہوتا ہے دواچی نیک بیوی ہے، کہ دو (شوہ مر) اگر محمه دی وو وہ سر سے بہترجس چز سے مستفید ہوتا ہے دواچی نیک بیوی ہے، کہ دو (شوہ مر) اگر محمه دو تو دو اس کی طرف دیکھے تو دو اس کو (شوہ مرکو) خوش کر دے اورا گرده اس کی اطاعت کرے، اورا گرده اس کی طرف دیکھے تو دو اس کو (شوہ مرکو) خوش کر دے اورا گرده قدم دو دو اس کی اطاعت کرے، اللہ میں بھی اور اس کی طرف دیکھے تو دو اس کو (شو ہرکو) خوش کر دے اورا گرده قدم دو دو ما ہو دو ای کو ایک کی میں جی اور اس کے ملیے میں بھی شور کی خیرخواہ ثابت ہو۔''

تشريح: ال حديث سے پہلی بات تو يہ معلوم ہوئی کہ اللہ کا تقویٰ زندگی کی سب سے بڑی نعمت ہے۔ تقویٰ کے بغیر زندگی اپنے حقیقی معنی و مفہوم سے نا آشنا ہی رہتی ہے۔ تقویٰ اللہ کا مطلب بی ہے کہ ہماری زندگی کا اصل مرکز ومحور خدا کی ذات ہو۔ اپنے وجود میں ہم آپ اپنا مقصود نہیں ہیں۔ زندگی کا مقصود اصلی وہ رب کا ئنات ہے، جوتما م<sup>حس</sup>ن و کمال سے متصف اور وجود و حیات کا سرچشمہ ہے۔ زندگی کا یہ مقصود، زندگی کو زندگی کے جس اعلیٰ اور خوشتر مفہوم سے آشا کرتا ہے اس سے بڑھ کرکسی برتر اور جاذبِ قلب و نگاہ مقصدِ حیات کا کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا۔

اس حدیث میں عورت کے جن بہترین خصائل کا تذکرہ فرمایا گیا ہے ان سے بخوبی سمجھا جاسکتا ہے کہ ایک عورت پر اس کے شوہر کے حقوق کیا اور س قسم کے ہوتے ہیں۔ بہتر عورت وہ ہے، جوابی خاوند کی طاعت گزار ہو بشر طیکہ اس کے حکم کی تعمیل سے خدا کی نافر مانی نہ ہوتی ہو۔ اس کا شوہر اس کی طرف دیکھے تو وہ اپنے حسن اور پاکیزہ سیرت اور اپنی محبت آ میز نگاہوں سے اس کے دل میں جگہ بنا لے اور اسے خوش کردے۔ شوہر کے قسم کو پورا کرنے میں اسے کوئی تامل نہ ہو، یعنی وہ شوہر کی مرضی اور اس کی خوش کو اپنی خوش اور من پی مقدم رکھے۔ اگر اس کا شوہر کسی کام کے کرنے کی اسے قسم دے تو وہ اس کو پورا کردے ، خواہ دو کا مان کی اپنی مرضی اور خواہش کے مطابق ہویا نہ ہو۔ شوہر کی خوش کے مقابلے میں اپنی خواہش کی اسے کوئی پر وانہ ہو۔ شوہرا گر کچھروز کے لیے کہیں باہر گیا ہوتو اس سے اس کی وفاداری اور جذبہ اطاعت میں کوئی فرق واقع نہ ہو۔ شوہر کی عدم موجودگی میں بھی وہ اپنی عصمت اور شوہر کے مال و اسباب کی محافظت کا پورا خیال رکھے۔ کھا کو عَنُ اَبِی هُوَیُوَةٌ قَالَ: قِیُلَ لِوَسُوُلِ اللَّهِ ﷺ اَتُّی النِّسَآءِ حَیُرٌ ؟ قَالَ الَّتِی تَسُوُّهُ إِذَا نَظَرَ وَ تُطِيعُهُ إِذَا اَمَرَ وَلاَ تُحَالِفُهُ فِی نَفُسِهَا وَلاَ مَالِهَا بِمَا یَکُرَهُ.

ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون ی عورت بہتر ہے؟ آپﷺ نے فرمایا:'' وہ عورت جس کا شوہراس کی طرف دیکھے تو وہ اسے خوش کر دے، اور جب شوہرا سے کوئی تھم دے تو وہ اس کی اطاعت کرے، اور اپنی ذات اور اپنے مال میں اس کے خلاف کوئی ایسی بات نہ کرے، جواسے ناپسند ہو۔''

تشریح: '' اینے مال' سے مراداس بیوی کا مال بھی ہوسکتا ہے، جس کی وہ مالک ہواوراس سے مرادوہ مال بھی ہوسکتا ہے، جو اس کی ملکیت نہ ہو۔ ملکیت تو اس کے شو ہر کی ہوالبتہ وہ بیوی کے تصرف میں ہو۔

پیندیدہ بیوی کی ایک خوبی میہ ہے کہ وہ شوہر کے مال کو ہی نہیں، اپنے مال کو بھی اس طرح خرچ نہیں کرتی کہ وہ اس کے شوہر کی ناراضی کا سب بن سکے۔ وہ شوہر کے دیے ہوئے مال کوامانت سمجھتی ہے۔ اس میں کسی قتم کی خیانت کی روادار نہیں ہوتی۔ اگر وہ شوہر کا مال خرچ کرتی ہے تو اس میں شوہر کی مرضی لاز ما شامل ہوتی ہے۔ شوہر کی مرضی کےخلاف وہ ایک پیسے بھی خرچ کرنانہیں جاہتی۔

خاونداس سے ناراض ہو۔اور تیسر انشہ باز جب تک ہوش میں نہ آئے۔'' تشریح:ایک روایت میں' وَالْمَرْأَةُ السَّاخِطُ عَلَيْهَا زَوْ جُهَا'' کے بعد حَتَّی يَرْضَا عَنْهَا کے الفاظ آئے ہیں۔ یعنی جس عورت کا شوہر اس سے ناراض ہواس کی نماز اس وقت تک قبول نہیں ہوتی اور نہ اس کی کوئی نیکی اوپر چڑھتی (خداکے یہاں مقبول ہوتی) ہے جب تک کہ اس کا شوہر اس سے راضی اور خوش نہ ہوجائے۔

(2) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: أَرْبَعٌ مَنُ أُعْطِيَهُنَ فَقَدُ أُعْطِى خَيْرَ الدُّنيَا وَالأُخِرَةِ: قَلُبٌ شَاكِرٌ وَ لِسَانٌ ذَاكِرٌ وَ بَدُنٌ عَلَى الْبَلَاءِ صَابِرٌ وَ زَوُجَةٌ لاَ تُبْغِيُهِ حَوُنًا فِى نَفُسِهَا وَلاَ مَالِهِ. (يَبْقَ فَعَرَتِ ابْنَان) ترجمه: حضرت ابن عبالٌ سردايت بحكرسول خدايَة فرمايا: ' چارچزين الي بي كه ده جس كى كول جائيں، اسے دنيا وآخرت كى بھلائى لگى ، شكر گراردل، ذاكرز بان، بلاؤل پر

صبر کرنے والاجسم اورالیں بیوی جواپنی ذات اور خاوند کے مال میں خیانت کی مرتکب نہ ہو۔' تشریح: بیر حدیث بڑی جامع ہے۔ اس میں تعلیم اس بات کی دی گئی ہے کہ آ دمی اگر دنیا اور آ خرت کی بھلا ئیوں کا خواست گار ہے تو اسے دنیا میں کس طرح کی زندگی بسر کر تی ہوگی ۔ خدا کی بے پایاں عنایات اور نواز شوں کے باوجود دل میں اگر جذبہ شکر نہیں اُ بھر تا تو حقیقت میں بیہ دل نہیں، گوشت کا محض ایک لوتھڑ اہے، جو کسی بھی جانو رکے جسم میں دیکھا جا سکتا ہے۔

اسی طرح زبان سے اگرہم سب کچھ بیان کرتے ہیں، زبان کو اگر نہیں استعال کرتے تو خدا کے ذکر اور اس کی عظمتوں کے تذکرہ کے لیے تو اس کا مطلب اس کے سوااور پچے نہیں کہ ہم زندگی کے اصل خیر اور اس کی لذت سے بے خبر رہ کر زندگی گز ارتے ہیں۔ حیات ِ دنیا کی ایک بڑی مطلوب شے سے، ہم نے اپنے آپ کو محروم کر رکھا ہے۔ یہاں کی ایسی محرومی آخرت کی محرومی کی ایک بڑی علامت ہے۔

اسی طرح صابرجسم جومشقتوں کو برداشت کرے بڑی نعمت ہے۔اگرجسمانی طور پر ہم سختیوں اورمشقتوں کو برداشت نہیں کر سکتے تو قدم قدم پر ہمیں دشواریوں کا سامنا کرنا پڑ گے گا۔ راوحق میں جدوجہد کرنے کاحق ادا کرنے سے ہم قاصررہ جائیں گے۔دنیا کی زندگی بھی مشکل ہوجائے گی اورسر مایۂ حیات فراہم کرنے کی قوت اورصلاحیت بھی ہم میں نہ ہوگی۔

كلامرنبوت جلدسوم

د نیااور آخرت کی بھلائی کے حصول کے لیے جہاں قلب شاکر، اسان ذاکراورجسم صابر کی ضرورت ہے وہیں اس بھلائی کے حصول میں وہ عورت بھی مدد گار ثابت ہوتی ہے، جو نیک اور شو ہر کی وفادار ہو۔ایسی عورت دنیا کی خود ایک بھلائی اور خیر ہے اور ساتھ ہی حصول آخرت میں بھی شوہر کی معاون اور مدد گاربھی ہوتی ہے۔ (٨) وَ عَنُ أَبِي هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَنَكِنْهِ: لَوُ كُنتُ آمُوُ أَحَدًا أَنُ يَّسُجُدَ لِأَحَدٍ لَأَمَرُتُ الْمَرْأَةَ أَنْ تَسُجُدَ لِزَوْجِهَا. (ترزى) ترجمه: حضرت ابو ہر میں اسے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: '' اگر میں کسی کو بیچکم دیتا که ده کس شخص کو بحده کرے تولا ز ما میں عورت کو عکم دیتا که د ه اپنے خاوند کو بحد ہ کرے۔'' **تشريح:**ايك مثالى شو مرحض ايك محبوب شو مرنہيں بلكہ وہ بيوى كاسر پرست اورا نتہا كَي<sup>خ</sup>م گسارا در بہی خواہ بھی ہوتا ہے۔ وہ بیوی کوانی خادمہ نہیں سمجھتا، اسے دل سے زیز رکھتا ہے۔ بیوی کوبھی اس سے فدائیت اور محبت کا تعلق ہونا چاہیے۔ وہ اس کاحق پیچانے ، اس سے محبت ہی نہیں اس کا دل سے احترام بھی کرے۔اسی سے اس کی اپنی نسائیت کی بھی پھیل ہوتی ہے۔اس کے برعکس ہیوی اگر کوئی دوسری روش اختیار کرتی ہے تو اس سے خود اس کی اپنی فطرت مجروح ہوگی۔ بیر دوش اس کے لیے ہر گزسکون بخش ثابت نہ ہوگی۔ بیرحدیث بتاتی ہے کہ بیوی کی نگاہ میں شوہر کا کیا مرتبہ ہونا چاہیے۔اوراسےاپنے شوہر کی کس درجەفر ماں برداراوراطاعت گزارہونی جا ہے۔ (٩) وَ عَنُ أُمَّ سَلَمَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ أَنْتَهُ: أَيُّمَا امُرَأَةٍ مَاتَتُ وَ زَوُجُهَا عَنُهَا رَاضٍ دَخَلَتِ الُجَنَّةَ. (زندی) ترجمه: حضرت ام سلمة بحروايت ب كدرسول خداي في ارشادفر مايا: "جس عورت كواس حالت میں موت آئے کہ اس کا خاونداُ س ہے راضی وخوش ہوتو وہ جنت میں داخل ہوگی۔'' تشریح: شوہر کوخوش ادر راضی رکھناعورت کے لیے ایک بڑی نیکی ہے۔ شوہر کا بیوی سے خوش اورراضی رہنااس بات کا داضح ثبوت ہے کہ اس کی ہوی اپنے رب کے احکام کا دل سے احتر ام

كرتى ہے۔ظاہر ہےكەاليى نيك دل خاتون كالمحكانہ جنت كے سوادوسرانہيں ہو سكتا۔ (١٠> وَ عَنُ أَنَسٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللّٰهِﷺ ٱلْمَرْأَةُ إِذَا صَلَّتُ خَمْسَهَا وَ صَامَتْ شَهْرَهَا وَ أَحْصَنَتْ فَرُجَهَا وَ أَطَاعَتْ بَعْلَهَا فَلْتَدُخُلُ مِنُ أَى ٱبُوَاب (ابونعيم في الحلية ) الُجَنَّة شَاءَ تُ. ترجمه: حضرت انس من روايت ب كدرسول خداي في ارشاد فرمايا: "جوعورت پانچوں وقت کی نمازاداکرے، ماہ رمضان کے روزے رکھے، اپنی شرم گاہ کی حفاظت کرے اورا یے شوہر کی اطاعت کر بے تو وہ جنت کے جس دروازے سے جاہے جنت میں داخل ہوجائے۔'' تشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ خدا کے حقوق کی ادائیگی کے بعد عورت پر سب سے بڑا حق اس کے شوہر کا ہوتا ہے۔ اگر وہ خدا کے حقوق کی ادائیگی کے ساتھ اپنے شوہر کے حق کو بھی پیچانتی ہے اور اسے ادا کرنے سے گریز نہیں کرتی تو اس کے لیے جنت کے تمام ہی دردازے واہیں وہ کسی بھی دروازے سے جنت میں داخل ہو کتی ہے۔حقوق کی ادائیگی میں قصور ہی دراصل وہ روک ہے،جس کے سبب سے جنت میں داخلہ ناممکن ہوتا ہے۔ (١١) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ لَا تَصُوُمُ الْمَرْأَةُ وَ بَعُلُهَا شَاهِدٌ إلّ بِاِذْنِهِ. (بخاری) ترجمه: حضرت ابو ہر مریدہ نبی سے روایت کرتے میں کہ آ یکا ارشاد ہے کہ عورت اس وقت جب کہاس کا شوہر(گھریر)موجود ہواس کی اجازت کے بغیر(نفلی )روزہ نہر کھے۔'' تشريح: ابوداؤدكى روايت ك الفاظ بير بين: لاَ تَصُوُمُ الْمَرُأَةُ وَ بَعْلُهَا شَاهِدٌ إلَّا بِإِذْنِهِ غَيْرَ رَمَضَانَ وَلاَ تَأْذَنُ فِي بَيْتِهِ وَهُوَ شَاهِدٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ '' عورت جب كَرْثوم راس كا موجود مواس كى اجازت کے بغیر ( نفل ) روزہ نہ رکھے سوائے رمضان کے روزے کے،اوراس کی موجودگی میں اس کی اجازت کے بغیر کسی کوال کے گھر میں آنے کی اجازت نہ دے۔'' میہ حدیث بتاتی ہے کہ عورت کواپنے شوہر کی ضروریات اور اس کے جذبات کا پورالحاظ رکھنا جا ہے جمکن ہے شوہر بے تکلفی سے اختلاط کاارادہ رکھتا ہواب اگر بیوی نے روز ہ رکھ لیا ہے توبیہ چیز شوہر کے لیے تکلیف ادرنا گواری کا سبب ہوگی۔ اسی طرح شوہر کی موجود گی میں بیوی اگر کسی دوسر بے کواندر آنے کی اجازت دیتی ہے

تو یہ چیز خلوت میں مخل ہوگی۔ یہ ایک طرح سے شوہر کی حق تلفی ہوگی۔ البتہ اگر شوہر کی اجازت حاصل ہے تو ہیوی شوہر کی موجود گی میں ففل روز بے بھی رکھ سکتی ہے اور دوسر دں کو جن سے پر دہ نہ ہواندر بلابھی سکتی ہے۔ رمضان کا روزہ چوں کہ فرض ہے، اس لیے شوہر سے اجازت لینے کی ضرورت نہیں، جس طرح فرض نماز پڑھنے کے لیے عورت شوہر کی اجازت کی پابند نہیں ہے۔ کس بھی شخص کو پیافتیار نہیں دیا گیا ہے کہ وہ خدا کے عائد کر دہ فریضہ کے ادا کرنے سے کسی کو بازر کھے۔ (۲۲) وَ عَنُ أَبِیُ هُوَ يُوَرَقُ أَنَّ النَّبِیَّ عَلَیْتِ اللَّہِ قَالَ: ٱلْمُنْتَزِ عَاتُ وُ الْمُخْتَلِعَاتُ هُنَّ الْمُنَافِقَاتُ.

**ترجمہ:** حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ نبیؓ نے فر مایا:'' اپنے شو ہر کی نافر مانی کرنے والی اوراپنے خاوند سے خلع حیا ہے والی عورتیں منافق ہیں۔''

تنشريح: لیحنی ان کا بیغل ایمان سے مطابقت نہیں رکھتا، خواہ وہ اپنے مومنہ و مسلمہ ہونے کا کتنا ہی دعو کی کیوں نہ کریں۔ شوہر کو نا راض کر نایا اسے کسی قسم کی تکلیف پہنچانی دینی مزاج سے ہر گز ہم آ ہنگ نہیں ہے۔ اگرعورت بلا وجہ اور بلا کسی حقیقی سبب کے شوہر سے طلاق یاضلع چاہتی ہے تو اس کی بیروش منافقانہ تصور کی جائے گی۔ کیوں کہ بیر کت تو اس عورت کو زیب دے سکتی ہے، جو مومن نہ ہومنافق ہو۔ جو اسلام کا کچھ بھی پاس ولحاظ نہ رکھتی ہو۔ اس لیے مومن عورتوں کو اس طرح کی نازیبا حرکات سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ اور اگر ایسی خلطی ہو چکی ہوتو اس سے فور اُتو بہ کر کے دنیا ہی میں اپنے شوہر کو راضی اور خوش کر لینا چاہیے۔

(١٣) وَ عَنْ ثَوُبَانَ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْظَهُ أَيُّمَا امُرَأَةٍ سَاَلَتُ زَوُجَهَا طَلاَقًا فِى غَيْرِ مَا بَاسَ فَحَرَامٌ عَلَيْهَا رَائِحَةُ الْجَنَّةِ.

**ترجمہ:** حضرت ثوبانؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جوعورت بے ضرورت اپنے خاوند سے طلاق مائلے ،اس پر جنت کی خوشبو حرام ہے۔'

تشریح: اس حدیث سے سابقہ حدیث کی وضاحت ہوتی ہے۔ بے ضرورت خاوند سے طلاق مانگنی اپنے کو جنت سے محروم رکھنا ہے۔ ایسی عورت جنت کے قریب بھی نہیں پیٹک سکتی۔ وہ اس بات کو بخو بی سمجھ لے کہ اسے اگرخود پرکسی وجہ سے ناز ہے اور وہ خودکو شو ہر سے دور کرنا چا ہتی ہے تو خدا بھی اپنی جنت کو اس سے دور کر لے گا۔ اپنی نازیبا حرکتوں سے جنت کا استحقاق کھونا کوئی دانش مند کی کی بات نہیں ہے۔

(١٢) وَ عَنُ إِيَاسٍ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ ﴾: لاَ تَضُرِبُوُا إِمَاءَ

اللهِ فَجَآءَ عُمَرُ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَقَالَ: ذَنِوْنَ النِّسَآءُ عَلَى اَزُوَاجِهِنَّ فَرَحَّصَ فِى ضَرُبِهِنَّ فَاَطَافَ بِالِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اَنُوَاجِهِنَ اَزُوَاجَهُنَّ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى ال

تشريح: شوہرکوان امور میں بیوی کواپنے علم کا پابند بنانے کا اختیار حاصل ہے، جن امور میں شریعت نے اسے استحقاق عطا کیا ہے۔ اسی طرح ان امور میں بھی جن کا تعلق شرعی فرائض اور داجبات کے ادا کرنے سے ہے، شوہر کو حق ہے کہ دہ بیوی کوان کا پابند بنائے۔ اگر کوئی عورت ان معاملات میں شوہر کے حکم کونظر انداز کرتی ہے اور شوہر کی نصیحت کا اثر قبول نہیں کرتی تو اس کی اصلاح کے لیے شوہر اسے مار بھی سکتا ہے لیکن کوشش اسی بات کی ہونی چاہیے کہ حق الا مکان اس کی نوبت نہ آئے۔

عورت کوتادیباً مارنے کی اجازت اگر دی گئی ہے، تو اس کا مطلب یہ ہر گزنہیں ہوتا کہ مرداپنی عورتوں کو بے دریغ مارنا نثر دع کر دیں ادران کے ساتھ بے رحمانہ سلوک کو روار کھیں۔ کوشش یہ ہونی چاہیے کہ بیوی کو تمجھا بجھا کر راہِ راست پر لایا جائے ۔صبر وقتل کا دامن کسی حالت میں بھی ہاتھ سے جانے نہ دینا چاہیے۔ اگر مارنا ناگز ریموجائے تو میڈ کوظ رہے کہ کہیں اس میں زیادتی نہ ہو، جس کے سبب سے بہترین لوگوں کی فہرست سے خود شو ہرنام دارکے نام کے خارج ہوجانے کی نوبت آ جائے۔

كلامرنبوت جلا

بيوى تے حقوق

تشريح: مطلب یہ ہے کہ بیوی کو کھلانے پلانے اور کپڑ ایہنانے میں کسی قتم کی کوتا ہی نہیں ہونی چاہیے کسی معقول وجہ سے اگر تادیب کے پیش نظر بیوی کو مارنے کی ضرورت پڑ ہی جائے تو اس کے منہ پر ہرگز نہ مارو منہ جسم کا بہت ہی نازک عضو ہے ۔ شرعی فرائض اور واجبات کے اداکر نے سے اگر بیوی گریز کرتی ہے ۔ اور کسی نفیجت اور تنبیہ کا کوئی اثر اس پڑ بیس ہوتا تو اسے راہِ راست پرلانے کی غرص سے شو ہر کسی قدر اسے مار بھی سکتا ہے ۔ لیکن اس میں اعتدال کی حد سے تجاوز نہ اس کے لیے برے الفاظ بھی استعال نہ کر و ۔ ابوداؤد کی ایک روایت میں وَلا تُقَبِّح الُوَ جُهُ (اس کے منہ کو برانٹھیر () کے الفاظ بھی آستعال نہ کر و ۔ ابوداؤد کی ایک روایت میں وَلا تُقَبِّح الُوَ جُهُ (اس

بيوى كى كى نافرمانى يااس سے كى ناراضى كى وجد سے اس سے جدائى اختيار كرنے ہى ميں مصلحت ہوتوا بيخ بستر پراس سے جدائى اختيار كرو۔ اس كے ساتھ ليٹنا چھوڑ دوتا كدا سے تنبيد ہو اور وہ راہِ راست پر آجائے۔ اور طلاق كى نوبت نہ آئے۔ قرآن ميں بھى ہے: وَالَّتِى تَحَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوٰهُنَّ وَاهُ جُرُوٰهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاصُرِبُوُهُنَّ (النماء: ٣٣)' اور وہ عورتيں جن كى سركشى كا تنصيں انديشہ ہوانھيں تمجھا وَاور بستر وں ميں انھيں تنہا چھوڑ دواد راضيں ماربھى سكتے ہو۔' ترجمہ: حضرت ابو ہر برہ ﷺ نے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا: '' جواللداور یوم آخر پر ایمان رکھتا ہووہ اپنے پڑوی کو نہ ستائے اورعور توں کے حق میں بھلائی کی وصیت قبول کرو اس لیے کہ وہ پہلی سے پیدا کی گئی ہیں، جوٹیڑھی ہوتی ہے۔ لہٰذا اگرتم پہلی کوسیدھی کرنی چا ہو گے تو اس کو تو ڑ دو گے۔ اور اگر اس کو اس کے اپنے حال پر چھوڑ دو گے تو اس کی کجی دور نہ ہوگی ۔ پس عور توں بے حق میں بھلائی کی وصیت قبول کرو۔'

تشريح: ''عورت پیلی سے پيدا کی گئی ہے۔' يدا يک محاورہ ہے، جيسے قرآن ميں خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنُ عَجَلٍ (الانبياء: ٢٣) '' انسان عجلت (جلد بازی) کے خمير سے بنا ہے۔' بخاری کی ايک روايت ہے کہ آپ نے فرمايا: اَلْمَرُأَةُ حَالضَّلُعِ اِنُ اَقَمْتَهَا حَسَرُتَهَا وَ اِنِ اسْتَمْتَعُتَ بِهَا اسْتَمْتَعُتَ بِهَا وَ فِيْهَا عِوَجٌ (عن ابی مريةٌ) ''عورت پیلی کی ما نند ہے۔ اگر تم اسے سيد می کرنی چاہو گتو اسے تو رُ دو گے۔ اور اگر اس سے زيادہ فائدہ اٹھانا چاہوتو اس کے شير ھے پن کی حالت ہی ميں فائدہ اٹھا سکتے ہو۔'

پھر يہ بھی پيش نظرر ہے کہ پلی اگر ٹيڑھی ہوتی ہے تو يہ اس کا عيب نہيں اس کی خوبی ہے۔ پلی اگر ٹیڑھی نہ ہوتی تو سينہ اور اس کے اندر کے اعضائے رئیسہ کی حفاظت نہ ہو تی۔ عورت بھی گھر کی محافظ ہوتی ہے اور اس میں اس کے مزاج کا بھی بڑا دخل ہوتا ہے۔ اس کے مزاج کی بچی پرنہ چاؤ۔ اس کو اس کے مزاج پر باقی رکھتے ہوئے اس سے فائدہ اٹھانے کی کوشش کرو۔ (میل) کو عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَنَ اللَّهُ عَلَنَ اللَّهُ عَلَنَ اللَّهُ عَلَنَ اللَّهُ عَلَنَ تَقِيمُ هَا حَسَرُتَهَا وَ حَسُرُ تَهَا وَ حَسُرُ هَا طَلاَ قُهَا. (میل) تَقِيمُ مَا حَسَرُتَهَا وَ حَسُرُ ها طَلاَ قُهَا. ترجمہ: حضرت ابو ہری ہ سروایت ہے کہ رسول خدا تی نے فرمایا: ' عورت پلی سے پیدا ک

| ن ہی کی حالت میں اس سے فائدہ اٹھالو۔اوراگرتم                   | سے فائدہ اٹھا نا چاہتے ہوتو اس کے ٹیڑھے پر      |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| وراس کا تو ژنا اسے طلاق دینی ہے۔''                             | اب سيدها كرناچا ہو گے تواب تو ڑ ڈالو گے ا       |
| یتم چاہو کہ وہ ہمیشہ ایک ہی حالت پر رہے تو میمکن               | تشريح: تلوّن مزاجى عورت كى فطرت ب               |
| ،اہم حصہ اور اس کا حسن ہے۔وہ اگر کبھی بھو لی بھالی             | نہیں ہے۔اس کے مزاج کاخم نسائیت کا ایک           |
| بہ یثان ہونے کی ضرورت نہیں۔                                    | دکھائی دےاور کبھی چنچل اور شوخ تو اس سے پر      |
| الله: لاَ يَفُرَكُ مُؤَمِنٌ مُؤْمِنَةً إنُ كَرِهَ مِنْهَا      |                                                 |
| (مىلم)                                                         | خُلُقًا دَضِيَ مِنْهَا الْحَرَ.                 |
| ، کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' کوئی مومن مردکسی                 | ترجمه: حفرت ابو مريرة سے روايت بے               |
| گاہ میںعورت کی کوئی خصلت ناپسندیدہ ہوگی تو کوئی                | مومن عورت سے بغض نہ رکھے۔اگراس کی ز             |
|                                                                | دوسری خصلت پیندیدہ بھی ہوگ۔''                   |
| لومومن عورت کی صرف نایسندیدہ خصلت ہی پر نگاہ                   | تشريح: حديث كامفهوم واضح ب- آدمى                |
| ل بھی تو ہو سکتے ہیں۔اس لیے عورت کی پسندیدہ                    | نہیں رکھنی جاہیے بلکہ اس میں پسندیدہ خصاً       |
| ،اورنا گوار با توں پر صبر وخل سے کام لینااور اس سے             | باتوں کونگاہ میں رکھتے ہوئے اس کی ناپسندید      |
| بحيب مرد ياعورت كاملناممكن نهيس _اس سلسل ميس                   | چیشم پوشی کرناہی دانش مندی ہے۔ دنیا میں ۔       |
| لیا جائے۔ بیرایک <sup>حقی</sup> قت ہے کہ بےعیب یار             | حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ مصالحت سے کام            |
|                                                                | ڈھونڈ نے والے ہمیشہ بے یارہی رہ جاتے ہیں        |
| لْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ النَّبِي ٢                          | <li>۵) وَ عَنْ عَائِشَةٌ قَالَتُ: كُنتُ أَ</li> |
| اللهِ عَلَبٌ إِذَا دَخَلَ يَنْقَمِعُنَ مِنْهُ فَيُسَرِّبُهُنَّ | صَوَاحِبُ يَلْعَبُنَ مَعِيَ وَ كَانَ رَسُوُلُ   |
| (بخاری، ًسلم)                                                  | اِلَىَّ فَيَلْعَبْنَ مَعِيَ.                    |
| ی کے یہاں کھیلا کرتی تھی اور میری ہم جولیاں بھی                |                                                 |
| الششريف لاتے تو ميري سہيلياں آپ سے شرم کی                      |                                                 |
| ے پائ <sup>ی بھیج</sup> دیا کرتے تھاوروہ میرے ساتھ کھیلنے      |                                                 |
|                                                                | لگی تھیں۔                                       |
|                                                                |                                                 |

تشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بیوی کے جذبات اور اس کے فطری اور جائز شوق کا لحاظ

رکھنا ضروری ہے۔ کیوں کہاس کے بغیر کسی پرمسرت زندگی کا ہم تصور نہیں کر سکتے ۔ جس شخص کو اپنی بیوی کے ساتھ ہنسی خوشی کے ساتھ رہنے کا سلیقہ نہ ہوا سے اطمینان وسکون کی دولت نصیب نہیں ہوسکتی ۔

**تشریح:** '' نیزوں سے کھیل رہے تھے' یعنی اپنے فن کا مظاہرہ کررہے تھے۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں کافی دریتک حبشیوں کا یہ کھیل دیکھتی رہی جیسا کہ کسی کمسن اور کھیل کی شائق لڑکی سے اسی کی توقع بھی تھی۔ لیکن نبی ﷺ میر کی خاطر اس وقت تک کھڑے رہے جب تک میں خود وہاں سے ہمٹے نہیں گئی۔

(2) وَ عَنْهَا قَالَتُ: كُنْتُ اَشُرِبُ وَ اَنَا حَائِضٌ ثُمَّ اُنَاوِلُهُ النَّبِيَّ عَلَىٰ فَيَعَنَ فَاهُ عَلَى مَوُضِعٍ فِيَّ فَيَشُرَبُ وَ اَتَعَرَّقُ الْعَرُقَ وَ اَنَا حَائِضٌ ثُمَّ اُنَاوِلُهُ النَّبِيَّ عَلَىٰ فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوُضِعٍ فِيَّ وَلَمُ يَذُكُرُ زُهَيُرٌ فَيَشُرَبُ. (<sup>مل</sup>م) ترجمه: حضرت عائشہ – روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ پانی پی کر برتن نبی سلح کودیت۔ آپ اس جگہ اپنامندر کھتے جہاں میں نے اپنامندلگا کر پانی پیا تھا حالال کہ میں حیض سے ہوتی تھی۔ میں ہڑی منہ سے نوچتی پھر اسے نبی سلح کودیتی آپ اسی جگہ مندلگاتے جہاں میں نے اپنامندلگا یہ وتا حالال کہ میں حیض کی حالت میں ہوتی۔ ال حدیث سے مید کی سلوم ہوا کہ یہ ک کی حالت یک ورت وی سرایا کا یا ک و بود۔ نہیں ہوجاتی کہ آ دمی اس کے ساتھ رہنا سہنا سب ترک کردے۔حیض کے دنوں میں صرف جماع کی ممانعت ہے۔

(٨) وَ عَنْهَا قَالَتُ: قَالَ لِى رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اِنِّى لَا عُلَمُ إِذَا كُنُتِ عَنِّى رَاضِيَةً وَ إِذَا كُنُتِ عَلَى غَضُبى. فَقُلُتُ: مِنُ أَيُنَ تَعُرِفُ ذَلِكَ؟ فَقَالَ: إذَا كُنُتِ عَنِّى رَاضِيَةً فَإِنَّكِ تَقُولِيُنَ لاَ وَ رَبِّ مُحَمَّدٍ وَ إِذَا كُنُتِ عَلَى غَضَبى قُلُتِ لاَ وَ رَبِّ إِبُرَاهِيمَ قَالَتُ: قُلُتُ: اَجَلُ وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ مَا اَهُجُو إِلاَّ اسْمَكَ. (بخارى، سلم)

ترجمه: حضرت عائشة بيان كرتى بين كه رسول الله ين فرمايا: "مين خوب جان ليتا مول جبتم مجھ سے خوش موتى موادر جبتم مجھ سے ناخوش موتى موتى موتى موتو كہا كرتى موكم ي كيا كه آپ ميس طرح يہچان ليتے بين؟ آپ نے فرمايا: "جبتم مجھ سے خوش موتى موتو كہا كرتى موكم مد بات نہيں ہے محد کے رب كى قسم، اور جبتم مجھ سے خفا موتى موتو كہتى موكم مد بات نہيں ہے، ابرا ہيم کے رب كى قسم ن ميں نے عرض كيا كه مد بات تھيك ہے -ليكن بخدا ميں تو محض آپ كا نام ہى ترك كرتى موں (دل ميں تو آپ كى وہى محبت رہتى ہے) ن

تشريح: الپنځبوب شوېر سے اپنى ناراضى كى يدادالېمى كتنى حسين اور دل ش ہے۔ اس سے جہاں اُمُ المونين حفزت صديقة کے كمال بلاغت كا پتہ چلتا ہے وہيں يديمى معلوم ہوتا ہے كہ شريعت ميں يہ ہرگز مطلوب نہيں كہ شوہر ويوى كے تعلقات بے كيف اور خشك ہوں دمجت ميں اگر كى كے روٹھنے يا نازا ٹھانے كا سرے سے كوئى موقع ہى نہ ہوتو وہ محبت ہى كيا ہوئى ، كيكن اس ك بھى آداب ہيں - يدناز انداز اگر بيز ارى اور نفرت كے ہم معنى ہوجائے تو يہ چيز محبت كرن ميں كى سم قاتل سے كم نيں -الطَّعِيفَيْنِ الْيَتِيْمِ وَالْمَرُأَةِ. ترجمہ: حضرت خویلد بن عمر وؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّد ﷺ نے فرمایا: '' اے اللّد، میں ان دو کمز وروں یعنی میتیم اور عورت کی حق تلفی کو سخت گناہ قرار دیتا ہوں۔' تشریح: ییتیم بچہ اور عورت دونوں کمز ور ہوتے ہیں۔ ان پر ظلم وستم کا روار کھنا لوگوں کے لیے بہت آسان بات ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سماج نے عام طور سے ان کے ساتھ اچھا سلوک نہیں کیا ہماری شفقت اور خصوصی توجہ کے محتاج ہوتے ہیں۔ اس لیے حضور ﷺ اعلان فرمار ہے ہیں کہ تیموں اور عور توں کی حق تلفی اور ان کے حقوق کی پامالی سخت ترین گناہ ہے۔ اسے کوئی معمولی بات سبچھنے کی خلطی نہیں کرنی چا ہے۔

(+1) وَ عَنُ أَنَسٌ قَالَ: كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهِ عَادٍ حَسَنَ الصَّوُتِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَا مَ عَادٍ حَسَنَ الصَّوُتِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَا مَ (مَسْم) رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ المَّامَ (مَسْم) مَعْوُلُ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَنْ أَنَسُ مَعْنَ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْ مَنْ الْعَنْ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعُنَا عَلَيْ الْعُنَا الْ عَلَيْ عَلَيْ الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُنَا الْعُلُقُولُ عَلَيْ الْ عُلَيْ عَلَيْ الْعُنَا عَالَ عَلَيْ الْعُنَا الْحُمَانَ عَلَيْ الْعُنَا عَلَيْ عَلَيْ لَالَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ لَعُنَا اللَّهُ عَلَيْ الْعُنَا عَلَيْ الْعُمَا مَعْنَا عَالَ عَلَى عَلَيْنَ الْعُنَا الْعُنَا عَلَيْ الْعُنَا عَلَيْ عَلَيْ الْعُمَا عَلَيْ عَلَيْ الْ عُلَي الْحُولُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعُنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الْعُنَا عُ مُولُولُ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنَا الْعُنْ عَلَيْ الْعُنْعَالَ مَا عَالَا الْعُنَا عَا عَالَ عُلُنَالْمُ عَلَيْ عُ عَلَيْ

تشريح: بعض روايتوں معلوم ہوتا ہے کہ اونٹ پر آپ کی يوياں سوارتھیں ۔ حکد کی خوان کے گانے کی وجہ سے اونٹ کی رفتار تیز ہوجاتی ہے اس لیے آپ نے اسے تنبيد کی کہ ہیں اونٹ کی تیز رفتاری کے سبب سے عورتیں اونٹ سے گرنہ پڑیں اور اُٹھیں چوٹ آئے ۔ عورتیں چوں کہ صنف نازک ہوتی ہیں، اس لیے آپ نے لطور استعارہ ان کو شیشہ سے موسوم فرمایا۔ (11) وَ عَنْ عَائِشَةٌ قَالَتُ يَا رَسُولَ اللّٰهِ، إِنَّ سُفُيّانَ رَجُلٌ شَحِيحٌ لاَ يُعْطِينِ يَ عَلَى النَّفَقَةِ مَا يَکُفِينِ فَقَالَتُ يَا رَسُولُ اللّٰهِ، إِنَّ سُفُيّانَ رَجُلٌ شَحِيحُ لاَ يُعْطِينِ عَلَى ذلِکَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ اَنَ سُفُيّانَ رَجُلٌ شَحِيحُ لاَ يُعْطِينِ مِنَ يَکُفِيٰ وَ يَکُفِينِ وَ يَکُفِى بَنِيَ کِ. (ملم)

کہا کہ یارسول اللہ،سفیان بخیل شخص ہیں مجھےا تناخر چنہیں دیتے کہ جومیرےاور میرے بچوں کے لیے کافی ہو۔مگر میں ان کے مال میں سے ان کے علم میں لائے بغیر کچھ لے لیتی ہوں تو کیا

مجھ براس کا گناہ ہوگا؟ رسول خدا ﷺ نے فرمایا: '' ان کے مال سے دستور کے مطابق أتنا لے لو، جوتمھارےاورتمھارے بچوں کے لیے کافی ہو۔'' **تشریح:** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بیوی بچوں کی کفالت مرد پر داجب ہے، اسے اس کی طرف سے بے برواہ ہیں ہونا چاہیے۔ (١٢) وَعَنْهَا قَالَتُ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٢ إِذَا اَرَادَ سَفَرًا أَقُرَعَ بَيْنَ نِسَآئِهِ فَأَيُّتُهُنَّ خَرَجَ سَهُمُهَا خَرَجَ بِهَا مَعَهُ. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت عائشة فرماتی ہیں کہ جب رسول اللہ ﷺ سفر کا ارادہ فرماتے تواپنی بیویوں کے درمیان قرعہ ڈالتے ان میں سے جس کا نام نکل آتا اسے اپنے ہمراہ (سفر میں ) لے جاتے۔ تشریح: اس حدیث سے داضح ہے کہ اگر کسی شخص کی ایک سے زیادہ بویاں ہوں تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی ہیو یوں کے ساتھ منصفانہ ومساویا نہ سلوک کرے۔ اس حدیث سے مید بھی معلوم ہوا کہ نزاعی معاملات میں جہاں جانب داری کے الزام کا اندیشہ ہو قر مداندازی کے ذریعے سے تصفیہ کی صورت نکالنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ اس روایت سے اس بات کا بھی بخو بی اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ بی ﷺ کواز واج مطہرات کی دل جوئی کس قدرعزیز بقی که سفر میں بھی ان کواپنے ساتھ رکھتے تھے۔ (١٣) وَ عَنُ جَابِر بُن عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهُ عَنِكَ، إِذَا اطَالَ احَدُكُمُ الْغَيْبَةَ فَلاَ يَطُرُقُ اَهُلَهُ لَيُلاً. (بخاری) ترجمه: حضرت جابر بن عبد اللد بيان كرت بي كدرسول خداي فرماي: "جبتم مي ہے کسی کو گھر سے غائب ہوئے کمباعرصہ گز رجائے تورات کواجا تک اپنے گھر نہ آئے۔'' (١٣) وَ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ أَكْبَ قَالَ: إِذَا دَخَلُتَ لَيُلاً فَلاَ تَدُخُلُ عَلَى أَهْلِكَ حَتَّى تَسْتَحِدَّ الْمُغِيْبَةُ وَ تَمْتَشِطَ الشَّعِثَةُ. (بخاري) قد جمه: حفزت جابر رضی اللَّدعنہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' جب تم رات میں آ ؤ تو فوراً اپنے گھر میں داخل مت ہوتا کہ عورت جس کا شوہر موجود نہیں تھا، صفائی کر کے اور پریشان بالوں میں تنگھی کر کے درست کر لے۔'' **تشریح**: یعنی عورت کواس کا موقع دینا چاہیے کہ وہ شوہ رکے آنے پر بالوں کی صفائی ،سر میں کنگھی

ادرزينت وغيره كرسكتا كماس مع كرشو بركوس شمكى نا گوارى، كرامت ادريزارى ندمو. (18) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ فِي حَجَّةِ الْوِ دَاعِ: فَاتَّقُوا اللَّهَ فِي النِّسَآءِ فَانَّكُمُ اَحَدُتُمُو هُنَّ بِاَمَانِ اللَّهِ وَاسْتَحُلَلْتُمُ فُرُو جَهُنَّ بِكَلِمَةِ اللَّهِ وَلَكُمُ عَلَيْهِنَّ اَنُ لَا يُوطِيْنَ فُرُشَكُمُ اَحَدًا تَكْرَهُونَهُ فَانُ فَعَلْنَ ذَلِكَ فَاصُرِبُوهُنَ ضَرُبًا غَيْرَ مُبَرَّحٍ وَلَهُنَّ عَلَيْكُمُ رِزُقُهُنَ وَ كِسُوتُهُنَ

ترجمه: حفزت جابر بن عبداللد سروایت ہے کہ رسول خداﷺ نے جمة الوداع کے موقع پر (ایپ خطبہ میں ) فرمایا:'' (لوگو!)عورتوں کے معاملے میں اللہ کا ڈررکھو، تم نے ان کواللہ کی امان کے ساتھ لیا ہے اور ان کی شرم گا ہوں کو خدا کے حکم سے اپنے لیے حلال کیا ہے۔عورتوں پر تمھا را یہ حق ہے کہ دہ تمھارے بستر وں پر کسی ایسے شخص کو نہ آنے دیں، جس کا آ نا تتعمیں نا گوارگز رے۔ پھر اگر وہ اس معاملے میں تمھارا کہنا نہ مانیں تو تم انھیں مارولیکن وہ زیادہ سخت اور گز رہے۔ والی مارنہ ہواور تم پر ان کاحق ہیہ ہے کہ تم انھیں معر وف طریقے سے کھا نااور کپڑ ادو۔'' تشریح:'' تم نے ان کواللہ کی امان کے ساتھ لیا ہے۔''یعنی تم نے خدا سے عہد کیا ہے کہ تم ان کے حقوق ادا کرو گے اور انھیں عزت واحترام کے ساتھ رکھو گے۔

ایک روایت میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا: الا و اسْتَوْصُوا بِالنِّسَآءِ حَیْرًا فَاِنَّمَا هُنَّ عَوَانٌ عِنْدَحُمُ لَیْسَ تَمُلِحُوْنَ مِنْهُنَّ شَیْعًا غَیْرَ ذلِکَ اَنُ یَّاتِیْنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَیِّنَةٍ، فَاِنُ فَعَلْنَ فَاهُ جُرُوْهُنَّ فِی الْمَضَاحِعِ وَاصُرِبُوْهُنَّ ضَرْبًا غَیْرَ مُبَرَّحِ فَانُ اَطَعْنَکُمُ فَلاَ تَبْغُوْا عَلَیْهِنَّ سَبِیلاً، الا اِنَّ لَکُمُ عَلیٰ نِسَائِکُمُ حَقًّا وَ لِنِسَائِکُمُ عَلَیْکُمُ حَقًّا فَحَقُّکُمُ عَلَیْکُمُ فَلاَ تَبْغُوا اَلَیْهِنَّ سَبِیلاً، مَنُ تَکْرَهُوْنَ وَلاَ یَاذَنَّ فِی بُیُوُیْکُمُ لَمَقًا وَ لِنِسَائِکُمُ عَلَیْکُمُ حَقًّا فَحَقُّکُمُ عَلَیْکُمُ اَنُ تَحْسِنُوا الَیْهِنَ فَرُسَکُمُ مَنْ تَکْرَهُوْنَ وَلاَ یَاذَنَّ فِی بُیُوُیْکُمُ لِمَنْ تَکْرَهُوْنَ اِلاَ وَ حَقَّهُنَّ عَلَیْکُمُ اَنُ تُحْسِنُوا الَیْهِنَّ فِی مِسُوتِهِنَّ وَ طَعَامِهِنَّ (ترمذی، عن عمرو بن الاحوصِ الجُسْمِیْنَ مَانُ تُحْسِنُوا الَیْهِنَّ فِی میں اچھاسلوک کرنے کی وصیت قبول کرو۔ یوں کہ وہ تحقیقی آن نہ کر معاط ہیں اسیر اور قیدی کی طرح تو پھران کے خلاف انھیں ستانے کے لیے کوئی راہ تلاش نہ کرو۔ سن لو، یقیناً تمھاری عورتوں پر تمھاراحق ہےاورتم پرتمھاری عورتوں کاحق ہے۔تمھاراحق ان پریہ ہوتا ہے کہ تمھارے بستر وں پر کسی ایسے شخص کو ( خواہ وہ مرد ہو یا عورت ) آنے نہ دیں، جس کا آنا تتمصیں نا گوار ہو۔ اور تمھارے گھروں میں کسی ایسے شخص کوآنے کی اجازت نہ دیں، جس کا آنا تتمصیں نا گوار خاطر ہو۔ سن لو، ان کاحق تم پریہ ہے کہ تم انھیں پہنانے اور کھلانے میں احسان کی روش اختیار کرو۔'' طلاق

(1) عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: أَبْغَضُ الْحَلاَلِ إِلَى اللَّهِ الطَّلاَقُ. (ابوداوَد) ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' مباح چیزوں میں خدا کے نزدیک مبغوض ترین (سب سے بری) چیز طلاق ہے۔''

تشريح: بيحديث با ساد معلول ب ليكن اس ميں جو بات كہى گئ ہے وہ روح شريعت كے عين مطابق ہے۔ شريعت ميں طلاق كى تخبايش كر چدر كھى گئ ہے ليكن ہے بينها يت نا ليند يدهمل ۔ اس ليے شريعت كے ديے ہوئے طلاق كے اختيار كونا گز برصورت ہى ميں استعال كرنا چا ہے۔ ايك حديث ميں ہے: إنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ لاَ يُحِبُّ الذَّوَّ اقِيْنَ وَلاَ الذَّوَ اقَاتِ (البزار) '' يعن اللَّد تبارك وتعالى ايسے مردوں اور عورتوں كو ليند نهيں كرتا، جو بھوزوں كى طرح پھول پھول كا مزہ مِنَ الْعِتَاقِ وَلاَ حَلَقَ اللَّهُ شَيْئًا عَلَىٰ وَ جُهِ الْأَرْضِ اَبْعَضُ اللَّهُ مِنَ الطَّلاَقِ (دار قطنى) '' اللَّد نے رو نے زمين پر جننى چيز ميں ہے: مَا حَلَقَ اللَّهُ شَيْئًا عَلَىٰ وَ جُهِ الْاَرْضِ اَحَبَّ الدَّو لونڈى غلام كوآ زاد كرنا ہے اور اللَّد نے جننى چيز ميں رو نے زمين پر پيدا كى بيں، ان ميں اس نزد يك سب سے زيادہ ناليہ ميں اس ہے: مَا

از دواجی زندگی سے مقصود سکون و اطمینان کا حصول ہے۔لیکن کسی وجہ سے اگر از دواجی زندگی باعث اذیت و تکلیف بن کررہ جائے تو رشتۂ منا کت کوختم کیا جاسکتا ہے۔نکاح کی حیثیت ایک شرعی معاہدہ کی ہے۔ بیہ معاہدہ فنخ بھی ہوسکتا ہے لیکن اس کے اصول وضوالط ہیں،جن کا پاس دلحاظ رکھنا حددر جہ ضروری ہے۔ شوہرو ہیوی میں مناقشہ کی صورت میں دونوں کو آپس میں خود سلح وصفائی کر لینے ک کوشش کرنی جاہیے۔اگراس میں انھیں کامیابی حاصل نہیں ہوتی تو معاملے کوآ گے بڑھایا جاسکتا ہے۔عدالت کوچا ہیے کہ وہ دونوں کے خاندان میں سے ایک ایک ثالث مقرر کردے۔وہ ثالث دونوں کے بیانات س کرکوشش کریں گے کہ جس کی طرف سے زیادتی ہور ہی ہے اس کو سمجھا بچھا کرراہِ راست پر لائیں اوران کے درمیان صلح کرا دیں۔لیکن عدالت اگراس بنیٹج پر پہنچتی ہے کہ ان کے درمیان نباہ نہیں ہوسکتا تو پھر بادلِ ناخواستہ وہ ان میں مفارقت کراد ہے گی۔اس صورت میں اگرزیادتی شوہر کی طرف سے ہے تو پھراسے مہر کی پوری رقم ادا کرنی ہوگی۔ادر اگرزیادتی عورت کی ثابت ہوتی ہےتو پھروہ مہر کا پچھ حصہ چھوڑ کرطلاق حاصل کر سکتی ہے۔جیسا کہ اس سلسلے میں قر آ ن می<sup>ں تف</sup>صیلی ہدایات موجود ہیں۔ان دومرحلوں سے <sup>ج</sup>ن کا یہاں ذکر کیا گیا گز رے بغیر طلاق دینی درست نہیں ہے۔ نبی کریمؓ نے غلط طریقے سے طلاق دینے پر حضرت عبداللّٰہ بن عمرؓ کو رجوع کرنے کاحکم دیاہے۔ فنخ نکاح کوئی پسندیدہ چیز نہیں ہے اسی لیے فنٹخ کے بعد بھی اس کی گنجایش رکھی گئی ہے کہ شوہرعدت کے دوران رجوع کرسکتا ہےاورعدت گز رجانے کے بعد بھی اس کواجازت ہے کہ تجریدِنکاح کے ذریعے سے دوبارہ رشتہ مناکحت قائم کر کے خوش گواراز دواجی زندگی بسر کرنے کی کوشش کرے، کیکن اگر پھر نباہ نہ ہوسکا اور دوبارہ طلاق کی نوبت آگئی تو پھر عدت کے دوران رجوع کرسکتا ہے اور عدت گزر جانے پرتجدید نکاح کے ذریعے سے از سرنو معاہدۂ نکاح کر سکتا ہے۔لیکن اب بیاس کے لیے آخری موقع ہے۔ اس کے بعد اگر جدائی اور مفارقت کی نوبت آگئ توجدائی حتمی ہوگی۔اس کے بعد نہ رجوع کی گنجائش ہاتی رہتی ہےاور نہ تجدید نکاح کی۔ اب اگر مطلقہ عورت کی شادی کسی دوسر شخص سے ہوتی ہے لیکن کچھ عرصہ کے بعد

ان دونوں میں بھی نباہ ناممکن ہوجا تا ہے اور دونوں مرحلوں (جن کا ذکر او پر آچکا ہے ) گزرنے کے بعد شوہر و بیوی کے درمیان مفارقت کی نوبت آگی یا اس کے دوسرے شوہر کا انقال ہو گیا تو اب پھراس کی گنجایش ہوگی کہ اس عورت کا نکاح اس کے پہلے شوہر ہے کر دیا جائے بشر طے کہ دونوں اس نکاح پر راضی ہوں ۔ اس لیے کہ ٹھو کر کھانے کے بعد اب اس کی تو قع کی جاسمتی ہے کہ وہ باہم نباہ کی روش اختیا رکریں گے۔

طلاق دینے کالیجیح طریقہ ہیہ ہے کہ بیوی کوصرف ایک طلاق دی جائے۔ دوسری باریا

كلامرنبوت جلدسوم

تیسری بارد ہرانے کی ضرورت نہیں۔ طلاق کا مقصدِ مفارقت ایک طلاق سے پورا ہو جاتا ہے۔ ہیک وقت ایک ہی طہر میں تین طلاقیں دینی طلاق برعت ہیں۔ احناف کا مشہور مسلک میہ ہے کہ اس طرح طلاق دینی ناجا کز اور بدعت ہے لیکن تین طلاقیں واقع ہو جاتی ہیں۔ اور نیوی اپن شوہر کے لیے بالکل حرام ہو جاتی ہے۔ نہ شوہر رجوع کر سکتا ہے اور نہ تجدید نکاح کی کوئی تلجا یش ایق رہتی ہے۔ عورت کا کسی دوسر فی ضحض سے نکاح ہو جاتا ہے اور پھر دوسر اشوہر انقال کر جائے یا طلاق دے دورت کا کسی دوسر فی ضحض سے نکاح ہو جاتا ہے اور پھر دوسر اشوہر انقال کر جائے کے علاوہ یہی مشہور مسلک امام مالک اور امام شافتی کا بھی ہے۔ امام احمد بن خلال کی متعلق امام این تیسید نے ثابت کیا ہے کہ امام الک اور امام شافتی کا بھی ہے۔ امام احمد بن خلال کے متعلق امام این تیسید نے ثابت کیا ہے کہ امام احمد بن خلال کا مسلک بھی دہی تھا، جو دوسر اشوہر انتقال کر جائے کے علاوہ یہی مشہور مسلک امام مالک اور امام شافتی کا بھی دہی تھا، جو دوسر انتقال کر جائے ایکن انھوں نے اپنے قول سے رجوع کر لیا۔ ان کا مسلک ہی ہے کہ تین طلاقیں بیک دوت نہیں دی جاستیں۔ اگر کوئی دیتا ہے تو ایک ہی طلاق واقع ہوگی۔ شوہر کور جوع کر نے یا از سرنو نکاح تین طلاق کے میں میں میں کا ہوں کی دیتا ہوں کہ معالی کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ تین طلاقیں بیک دوت نہیں کرنے کی پوری تنجائی ہوگی۔ محمد این مقاتل کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ میں اور نکاح قولوں میں سے ایک قول یہی ہے کہ طلاق قاتی ہے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ مام ابو سے نیڈ کے دو تولوں میں سے ایک قول یہی ہے کہ طلاق قاتی ہے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ مام میں کے میں میں اور داؤد کر کے کی طلاق کی میں ہے۔ امام اور ہو کی ہی ہوں ہو ایک ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہو ہی ہے کہ میں سے ایک قول یہی ہے۔ امام اور میں سے ایک قول ہوں ہوں ہوں ہوں ہوتا ہے کہ طلاق کا ہے ہو ہوں ہوں ہو ہی ہے کہ ہوں اور میں سے ایک قول یہی ہے۔ امام مالی کے دوقولوں میں سے ایک قول یہی ہے۔ امام میں ہو ہوں اور میں اور داؤد

بعض صحابة اور بعض تابعين ك اقوال بھى اسى مسلك ك مطابق ہيں۔ قرآن ك الفاظ الطَّلاَقُ مَرَّتَانِ (البقرة: ٢٢٩)'' طلاق دوبار ہو سمّتى ہے۔' سے بھى يد معلوم ہوتا ہے ك طلاقوں كے درميان عرصه اور فاصلہ ہونا ضرورى ہے۔ بيك وقت تين طلاقوں ميں فاصله نہيں ہوتا۔ قرآن ميں ہے: لَتُفُسِدُنَّ فِي الْاَرْضِ مَرَّتَيْنِ (بني اسرائيل: ٣)'' (اے بني اسرائيل) تم زمين ميں لازماً دومر تبد فساد ہر پاكرو گے۔' يہاں جن دوفسادوں كى طرف اشارہ فرمايا گيا ہے ان ك درميان صد يوں كافاصلہ واقع ہوا ہے۔

(٢> وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ أَنَّهُ طَلَّقَ امُرَأَتَهُ وَهِيَ حَائِضٌ عَلَى عَهُدِ رَسُوُلِ اللَّهِ عَلَيْظَةٍ فَسَأَلَ عُمَرُ بُنُ الْحَطَّابِ رَسُوُلَ اللَّهِ عَنَى ذَلِكَ فَقَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا مُرُهُ فَلَيُرَاجِعُهَا ثُمَّ لِيُمُسِكُهَا حَتَّى تَطُهُرَ ثُمَّ تَحِيضَ ثُمَّ تَطُهُرَ ثُمَّ إِنُ شَآءَ أَمُسَكَ بَعُدُ وَ إِنُ شَآءَ طَلَّقَ قَبُلَ أَنُ يَّمَسَّ فَتِلُكَ الْعِدَّةُ الَّتِي آمَرَ اللَّهُ

اَنُ يُُطَلَّقَ لَهَا النِّسَآءُ. (بخاري) ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے روایت ہے کہ انھوں نے رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں اپنی بیوں کو بہ حالت حیض طلاق دے دی۔ حضرت عمر بن خطابؓ نے رسول اللہ ﷺ سے اس کے متعلق دریافت کیا تورسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اسے حکم دو کہ دہ رجوع کر لے، پھر دہ اسے روکے رکھے یہاں تک کہ عورت پاک ہوجائے، پھر حیض آئے پھریاک ہوجائے، پھر اگر جاہے تو اس کے بعدابنے پاس رہنے دے اور اگر چاہے تو صحبت کرنے سے قبل طلاق دے۔ یہی وہ عدت ہے، جس کے حساب سے مورتوں کو طلاق دیے جانے کا حکم اللہ نے دیا ہے۔' **تشریح:** بیحدیث اس بات کا داضح ثبوت ہے کہ محورت کو چیض کی حالت میں طلاق دینی ناجائز اور سخت گناہ ہے۔ اگر کسی نے طلاق دے دی ہوتو اسے فوراً رجوع کر لینا چاہیے۔ پھر اگر طلاق دینے ہی کا فیصلہ ہوتواس طہر میں طلاق دے،جس میں بیوی سےصحبت کی نوبت نہآ ئی ہو۔ حیض کی حالت میںعورت چوں کہ معذور ہوتی ہے۔مقاربت نہیں کر سکتی۔اس لیے مرد کے لیے زیادہ قابل رغبت نہیں رہتی۔اس لیے چض کی حالت میں طلاق دینے میں اس کے امکان سے انکارنہیں کیا جاسکتا کہ طلاق دینے میں کراہت طبع کا بھی دخل ہو۔اورحقیقت میں اس کے پیچھےکوئی ایسا قابل کحاظ سبب نہ ہو، جس کی بنا پر آ دمی طلاق دینے پرمجبور ہوتا ہے۔ حیض کی حالت میں طلاق دینی حرام ہے لیکن اگر کوئی اس حالت میں طلاق دے دیتا ہے تو طلاق پڑ جاتی ہے۔ اسی لیے نبی ﷺ نے حضرت عبداللڈ کو تکم دیا کہ وہ رجوع کرلیں اورا یک طہر گزر جانے دیں اور اگر طلاق دینی ہوتو پھر دوسرے طہر میں طلاق دیں۔ اس میں حکمت ومصلحت بیہ ہے کہ جب شوہرو بیوی طہر کی حالت میں ایک ساتھ رہیں گے توان کے تعلقات کے خوش گوار ہوجانے کی توقع کی جاسکتی ہے۔ اگر ان میں میل ملاب ہوجاتا ہے پھر تو طلاق کی ضرورت ہی باقی نہ رہے گی۔

دوسر سے طہر (یعنی دوسر سے حیض کے بعد پا کی کی حالت) تک طلاق کو موخر کرنے کی حکمت سیسمجھ میں آتی ہے کہ اس طرح طلاق دینے کے اپنے فیصلہ پر نظر ثانی کرنے کا پورا موقع ملتا ہے۔طلاق دینے میں'' صحبت سے قبل'' کی پابندی عائد کرنے میں بھی یہی مصلحت ہے کہ ناپا کی کے ایام کے خاتمہ پر فطری طور پر مباشرت کی رغبت ہوتی ہے۔ اس طرح میہ پابندی بھی طلاق کی راہ میں رکاوٹ کا سبب بن سکتی ہے۔ بیحدیث بیہ بتاتی ہے کہ شریعت نے انسان کے مصالح اور اس کی عافیت اور بھلائی کا کس درجہ لحاظ رکھا ہے ۔ شریعت کے اصول وضوا بط اور اس کے آ داب کو اگر پیش نظر رکھا جائے تو اس کا امکان نہیں رہتا کہ انسان ذہنی پریشانیوں سے دوجا رہواور اس کی زندگی کا سکون واطمینان غارت ہوکر رہ جائے ۔

'' یہی وہ عدت ہے، جس کے حساب سے عورتوں کو طلاق دینے کا تکم اللّد نے دیا ہے'' اشارہ ہے قرآن کی اس آیت کی طرف: اِذَا طَلَّقَتُهُ النِّسَآءَ فَطَلِّقُوْهُنَّ بَعِدَّتِهِنَّ وَاَحْصُوا الْعِدَّةَ (الطلاق:۱)' جب تم عورتوں کو طلاق دینی چاہوتو اُخیس عدت کے وقت طلاق دواور عدت کو شمار کرتے رہو''

(٣) وَ عَنْ مَحْمُو دِبْنِ لَبِيُلًا قَالَ: أُحْبِرَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ عَنَ رَجُلٍ طَلَّقَ امُراً تَهُ ثَلاَتَ تَطُلِيُقَاتٍ جَمِيعًا فَقَامَ غَضُبَانَ ثُمَّ قَالَ: اَيَلْعَبُ بِكِتَابِ اللَّهِ عَنَ وَ جَلَّ وَ اَلَا بَيْنَ اَظُهُ لِحُمُ حَتَى قَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، اَلَا اقْتُلُهُ. (ن) اللَّهِ عَنَ وَ جَلَّ وَ اَلَا بَيْنَ اَظُهُ لِحُمُ حَتَى قَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اللَّهِ، اللَّهِ عَنَ وَ جَلَ وَ اللَّهِ عَنَ اللَّهِ عَنَ وَ حَلَ وَ اللَّهِ، اللَهِ مَنْ حُمُود بَن لبي لا قَالَ اللَهِ عَنَ وَ حَلَ وَ اللَّهِ، اللَّهِ اللَّهِ عَنَ وَ حَلَ وَ اللَّهِ عَنَ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ مَعْهُ مَعْهُ مَعْهُ مَعْهُ مَعْهُ مَعْهُ مَعْهُ بَعْدَ اللَّهِ عَنَ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَنَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ مَعْنَ اللَّهِ عَنَى الْعَنْ اللَّهُ مَعْهُ مَعْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَعْ اللَّهُ مَعْهُ مُو مُعْهُ مَعْ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ مَعْنَ بَعْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ مُنَ مَنْ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الَمُ مَعْنَ مَ الَهُ مَعْنَ مَ اللَهُ عَلَى الَعْ عَلَى الَعْ عَلَى اللَهُ عَلَى الَهُ عَلَى الَعُولُ مَا ع

تشريح: '' کیااللہ کی کتاب کے ساتھ کھیلاجا تاہے۔' بیا شارہ سورۃ البقرۃ آیت:۲۲۹-۲۳۱ کی طرف ہے، جس میں ارشاد ہوا ہے اَلطَّلاَقُ مَرَّتَانِ (طلاق دوبار ہو سکتی ہے)۔ دوبار سے زیادہ طلاق دے کر رجوع کرنے کی گنجائش باقی نہیں رہتی۔ اس کے بعد تو شوہر و بیوی کے درمیان حتمی جدائی واقع ہوجاتی ہے۔ اب طلاق کے اصول وآ داب کالحاظ کیے بغیر اگر کوئی شخص ایک ساتھ تین طلاقیں دے دیتا ہے تو اسے کتاب اللہ کے ساتھ کھیل یا استہزا ہی کہا جائے گا۔ چناں چہ طلاق کے اصول وضوابط بیان کرتے ہوئے سورۃ البقرہ آیت اسلامیں بیالفاظ استعال کیے گئے ہیں: وَلاَ تَتَحِدُوُ الذِتِ اللَّهِ هُزُوَّا ' اللّٰہ کی آیوں کا مٰہ اق نہ ہناؤ۔' كلامرنبوت جلدسوم

(٣) وَعَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ثَلاَتٌ جِدُّهُنَّ جِدٌ وَ هَزُ لُهُنَّ جِدٌ الَنِّكَاحُ وَالطَّلاَقُ وَالرَّجْعَةُ. ترجمه: حفرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول خداﷺ نے فرمایا: تین چزیں ایسی ہیں کہ جوارادہ اور قصد سے بات کرنے سے دقوع پذیر ہوجاتی ہیں اور پنی مذاق کے طور پر کہنے سے بھی دقوع پذیر ہوجاتی ہیں۔ یعنی نکاح، طلاق اور رجعت ''

تشريح: مطلب سے ہے کہ بیتین چیزیں ایسی ہیں کہ زبان سے ادا کرتے ہی ان کا وقوع ہوجاتا ہے۔خواہ قصد اور حقیقی ارادے سے بات زبان پر لائی جائے یا محض منسی مذاق کے طور پر زبان سے ادا کی جائے۔ اگر کوئی شخص منسی مذاق میں نکاح کرتا ہے یا مذاق میں بیوی کو طلاق دیتا ہے یا مطلقہ سے منسی مذاق میں رجعت کرتا ہے تو نکاح منعقد ہوجائے گا، طلاق پڑجائے گی اور رجعت معتبر قرار پائے گی۔ بیتیوں ہی چیزیں اتنی نازک ہیں کہ ان میں منسی مذاق کی گھڑائش نہیں ہے۔ ان کے بارے میں جو کچھ زبان سے کہا جائے گا اسے حقیقی معنی میں لیا جائے گا۔ ان متیوں کے علاوہ نیچ وشر اوغیرہ منسی مذاق میں وقوع پذیر نہ ہوگی۔

(۵) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ كُلُّ طَلاَقٍ جَائِزُ الآ طَلاَق الْمَعْتُوُهِ وَالْمَخُلُوُبِ عَلَى عَقْلِهِ.

ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' ہر ایک طلاق درست اور نافذ ہے سوائے اس شخص کی طلاق کے جوبے عقل اور مغلوب العقل ہو۔'

تشريح: جس کی عقل کسی مرض یا صدمہ سے یا کسی اور وجہ سے ٹھکانے نہ ہو۔ جس کوا پنی باتوں کا پورا شعور نہ ہو، جوالی یا تیں کرنے لگتا ہو، جن کو وہ کبھی عقل وفہم کی سلامتی کی صورت میں نہ کرتا۔ ایسے شخص کو معتوہ اور مغلوب العقل کہتے ہیں۔ ایسا شخص اگر اپنی ہیوی کو طلاق دیتا ہے تو طلاق واقع نہ ہوگی، جیسے سی پاگل اور دیوانے کی طلاق واقع نہیں ہوتی۔

ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' تین شخص مرفوع القلم ہیں (یعنی ان کے اعمال لکھے نہیں جاتے، ان کا مواخذہ نہ ہوگا) ایک تو سویا ہواشخص جب تک کہ ہیدار نہ ہوجائے، دوسرا نابالغ بچہ جب تک کہ بالغ نہ ہوجائے اور تیسر امغلوب العقل جب تک اس کی عقل درست نہ ہوجائے '' (ترمذی، ابوداود، عن مائشڈ) (٢) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْنَ يَقُولُ: لاَ طَلاَقَ وَلاَ عِتَاقَ الْحُلاَقِ. **ترجمه:** حضرت عائشةٌ بيان فرماتى بين كه مين في رسول الله عَلَيْنَ كو بيفرمات موت سا:

سوب من مرکز من مرکز میں کا روج کی میں میں من من مند کے معام کی کا معام میں کے میں کا معام میں کے میں کا معام م '' زبردستی کی طلاق اورز بردستی کے عتاق (آزادی) کا اعتبار نہیں ۔''

تشريح: يعنى اگر سى سے جبراً طلاق دلائى جائے (جي طلاق مُكر ہ كہتے ہيں) يا اس كے غلام كو زبردسى آ زاد كرايا جائے تو شريعت ميں اس كا اعتبار نه ہوگا۔ امام شافعتى ، امام ما لك اور امام احمد بن حنبل كا مسلك يہى ہے۔ البتة امام ابوحنيفة كے نز ديك يہ چيزيں زبرد مى كى صورت ميں بھى واقع ہوجاتى ہيں۔ فقد كى كتابوں ميں ان كے دلائل ملاحظہ كيے جائے ہيں۔ امام ابوحنيفة كے مسلك كے لحاظ سے گيارہ چيزيں ايسى ہيں جن كاتھم زبرد سى كى حالت ميں بھى ثابت ہوجاتا ہے۔ طلاق مُكر ہاور عتاق ( زبرد سى غلام كو آ زاد كرانا ) كے علاوہ نو چيزيں يہ ہيں: زكال ، رجعت ، ايلاء، ايلاء سے رجعت ، ظہرار، عفوقصاص ہتم ، نذ راور قبوليت اسلام۔

(2) وَعَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَجُلاً طَلَّقَ اِمُرَأَتَهُ ثَلاَ ثَا فَتَزَوَّ جَتُ فَطَلَّقَ فَسُئِلَ النَّبِيُ عَلَيْ

 أَتَحِلُّ لِلُاوَّلِ؟ قَالَ: لاَ حَتَّى يَذُوُقَ عُسَيُلَتَهَا كَمَا ذَاقَ الْأَوَّلُ. (جارى)

ترجمہ: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاق دے دی، اس عورت نے دوسری شادی کرلی۔ پھر اس نے بھی طلاق دے دی۔ نبی پیٹٹ سے اس کے متعلق دریافت کیا گیا کہ کیا وہ عورت پہلے شوہر کے لیے حلال ہے؟ آپ پیٹٹ نے فرمایا:''نہیں، جب

تک کہ اس کا شوہرا سے لطف اندوز نہ ہو لے، جس طرح پہلا شوہر لطف اندوز ہوا۔' تعشر یع: قرآ ن میں ہے: فَاِنُ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنُ بَعُدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْحًا غَيْرَهُ (ابقرة: ٣٣)' یعنی تیسری بار یوی کوطلاق دینے کے بعد عورت پہلے شوہر کے لیے اس وقت تک حلال نہیں ہوگی، جب تک کہ وہ کسی دوسر ے شوہر کے نکاح میں نہ رہی ہو۔' اب بید وسرا شوہر اگر انتقال کر جاتا ہے یا اُسے طلاق دے دیتا ہے تو عدت کے بعد اس کا نکاح پہلے شوہر ہے ہوسکتا ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ دوسر ے شوہر سے صرف عقد نکاح کو کا فی نہیں سمجھا جائے گا بلکہ دوسر ے شوہر سے مقاربت بھی ضروری ہے۔ جمہوری انکہ کا مسلک بھی یہی ہے۔ كلامرنبوت جلدسوم

وَ سِنَتَيُنِ مِنُ خِلاَ فَةِ عُمَرٌ طَلاَقُ الثَّلاَثِ وَاحِدَةً فَقَالَ: عُمَرُ بُنُ الُحَطَّابِّ: إِنَّ النَّاسَ اسْتَعُجَلُوُا فِى آمُرٍ كَانَتُ لَهُمُ فِيْهِ آنَاةٌ فَلَوُ آمُضَيْنَاهُ عَلَيْهِمُ فَآمُضَاهُ عَلَيْهِمُ.

ترجمہ: حضرت ابن عبال بیان کرتے ہیں کہ طلاق رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں اور حضرت ابو بکر ؓ کے زمانۂ خلافت میں اور حضرت عمرؓ کے زمانۂ خلافت کے دوسال میں بھی ایسا تھا کہ کوئی ایک ساتھ تین طلاق دیتا تو اسے ایک ہی شار کیا جاتا تھا۔ پھر حضرت عمر بن الخطابؓ نے فرمایا کہ لوگ اس معاطے میں جلد بازی سے کام لینے لگے، جس میں انھیں مہلت ملی تھی تو کاش ہم اسے ان پر نافذ کردیتے چناں چہ انھوں نے اس کو اُن پر نافذ کردیا۔

تشريع: حضرت عمر نے خاص حالات کے پیش نظرید قدم اتھایا تھا۔ تاریخ سے اس بات کی شہادت ملتی ہے کہ ایک دور ایسا آیا کہ عراق اور شام سے گرفتار ہوکر آ نے والی عورتوں کی تعداد میں جب اضافہ ہونے لگا۔ یعورتیں اپن<sup>ح</sup>سن و جمال میں متاز تھیں ۔ عرب با شند ان پر پچھ ایسے فریفتہ ہور ہے تھے کہ اپنی ییویوں کو تین طلاقیں بیک دفت دینے لگ گئے تا کہ اپنی پسندیدہ عورتوں کو مطمئن کر سیں ۔ باہر کی عورتیں ہی نہیں بلکہ عربی عورتیں بھی ایسی ہوتیں ، جن کی شادی عیش وعشرت بلا ہوتی تھی کہ اپنی ییوی کو تین طلاقی دے دوتا کہ دہ تھا رے لیے لیے تاکہ اپنی پر ایر عیش وعشرت بلا شرکت غیر ۔ ہمارے حصے میں آ سکے۔ ان عورتوں کو بالعہ ہو مسائل کی بار کی یوں کاعلم نہ ہوتا۔ وہ مطمئن ہوکر شادی کہ لیتیں ۔ وہ اس سے ۔ ان عورتوں کو بالعہ ہو مسائل کی بار کیوں کاملم نہ ہوتا۔ وہ مطمئن ہوکر شادی کہ لیتیں ۔ وہ اس سے ۔ جنر ہوتیں کہ مردطلاق سے رجوع بھی کرسکتا ہے۔ جب مردر جوع کر لیتے تو یہ چزیز ان کا باعث بن جایا کرتی تھی۔ پھر باہم ایسی بر مزگیاں پیدا ہوتیں کہ زندگی کا سکون داخلہ میں ان سے ان عورتوں کو بالا ہے ۔ پر باہم ایسی سے رجوع کر کے خصی کہ سکتی تھے۔ وہ چند ماہ بعد نہیں حفر بن جایا کرتی تھی۔ پھر باہم ایسی بر مزگیاں پیدا ہوتیں کہ زندگی کا سکون داخلہ میں منا سے ان ہو جو تا ہے جایا کرتی تھی۔ پھر باہم ایسی

حفزت عمرٌ کوان حالات میں خرابیوں پر قابو پالینے کی تدبیر بینظر آئی کہ بیک دفت دی جانے والی تین طلاقوں کو تین مرتبہ کی طلاقوں کا درجہ دے دیا جائے تا کہ عرب اپنی خاندانی ہیو یوں کوطلاق دینے سے باز آجائیں ۔حضرت عمرؓ نے بیوتدم درحقیقت مخصوص حالات میں اورا نتظامی مصلحت کے پیش نظر اٹھایا تھا۔خلیفہ دفت کو میدخ حاصل ہے کہ وہ عارضی طور پرخصوصی حالات کو د یکھتے ہوئے سی خاص حکم کو معطل کرد ۔ ۔ خلافت ِ راشدہ میں اس کی دوسری مثالیں بھی مل سکتی بیں ۔ خود حضرت عمر نے قحط کے زمانے میں چوری کی سز اکو پچھ دنوں کے لیے معطل کر دیا تھا۔ حضرت عمر نے اپنے فیصلہ کو ستقل قانون نہیں بنایاتھا، جس پر ہمیشہ کم کر ناضر وری ہوتا ہے۔ اس کی حیثیت ایک آرڈی ننس کی تھی۔ پھر اپنے اس اقد ام پر انھیں ندامت بھی ہوئی ہے ( دیکھیں، غانة اللهفان عن مصائد الشیطان ، ج ا / ا ۵ سا، مطبوعه مصطفی البابی الحلبی و اولادہ ہمصر ا ۱۳۸ ہ

## خلع

<١ ﴾ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌٍ أَنَّ امُرَأَةَ ثَابِتِ ابُنِ قَيُسٍ اَتَتِ النَّبِيَّ سَيَّكُ فَقَالَتُ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، ثَابِتُ ابُنُ قَيُسٍ مَا اَعُتِبُ عَلَيْهِ فِي خُلَقٍ وَلاَ دِيْنٍ وَ لَكِنِّي اَكُرَهُ الْكُفُرَ فِي الْإِسُلاَم. فَقَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : اَتَرُدِّيُنَ عَلَيْهِ حَدِّيْقَتَةً؟ قَالَتُ: نَعَمُ. قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ مَنْكِ الْجُبَلِ الْحَدِيفَةَ وَ طَلِّقُهَا تَطُلِيُقَةً. (بخاری) **ترجمہ:** حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ ثابت ابن قیسؓ کی بیوی نبی ﷺ کی خدمت میں آئی اور عرض کیا کہ یارسول اللہ، ثابت ابن قیس کے اخلاق (کی کسی خرابی) کے سبب سے مجھے ان پر یفصنہیں ہےاور نہ دین ( میں کسی کمی ) کی وجہ سے لیکن میں اسلام کی حالت میں ناشکری کو پندنہیں کرتی ۔ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' کیاتم اس کا باغ اے واپس کردوگی ؟'' کہا کہ ہاں۔ رسول الله عظ في ثابت في صفر مايا: " تم اينابا فى ليلواورا سے ايك طلاق د ب دو-" تنشو بیح: '' میں اسلام میں ناشکری کو لپندنہیں کرتی ''بخاری کی ایک روایت میں ہے : وَلاحِتِیُ لاَ اُطِيْفَهُ (تَمِين ميں ان كے ساتھ نہيں رہ سكتی ) اس گزارش كا ماحصل ہو ہے كہ ميں اپنے شوہر سے جدائی جا ہتی ہوں لیکن اس کی وجہ پنہیں ہے کہ میرے شوہر کے دین داخلاق میں کسی قتم کا کوئی نقص ہے بلکہ اصل وجہ بیر ہے کہ مجھے طبعی طور پر وہ پیند نہیں ہیں۔لیکن چوں کہ وہ میرے شوہر ہوتے ہیں۔ مجھے اندیشہ ہے کہ حسنِ معاشرت کے حقوق وفرائض کی ادائیگی میں مجھ سے کوئی کوتاہی سرز دہوجائے اور میں خدا کی نگاہ میں گنہگا رکھبر وں۔ حضرت ثابت بن قیس شکل وصورت کے لحاظ سے بہت اچھے نہ تھے کیکن بیوی بہت

حسین وجمیل تھی۔ دونوں کا بیر شتہ ناموز وں ساتھا۔ حضرت ثابت کی بیوی انھیں پسند نہیں کرتی تھی۔ اسی لیے اس نے حضور ﷺ سے بیہ درخواست کی کہ میں اپنے شوہر سے جدا ہونا چاہتی ہوں۔ آپؓ نے اس درخواست پر حضرت ثابتؓ سے فر مایا کہ دہ اپنی بیوی کوطلاق دے دیں اور اپناباغ واپس لے لیں۔

جس طرح مرد کوشریعت نے طلاق کا اختیار دیا ہے، اسی طرح عورت کوخلع کا حق حاصل ہے۔اگرمرد کے ساتھ اس کا نباہ ناممکن ہور ہا ہے تو عورت شوہر کو پچھد بے کریا مہر لوٹا کر اس سے چھٹکارا حاصل کر سکتی ہے۔

خلع کی نوبت اگر مردکی زیاد تیوں کی وجہ سے پیش آتی ہے تو مردکوخلع کے عوض کچھ مال لینا پسندیدہ نہیں ہے اور اگر زیادتی عورت کی طرف سے ہے تو اس صورت میں اسے بس مہر کے بقدر مال لینا چاہیے۔ اس سے زیادہ مطالبہ کرنا کراہت سے خالی نہیں۔ بیہ علمائے احناف کی رائے ہے۔

عورت اگر مرد سے خلع چاہتی ہے اور مرد نے کہا کہ میں نے اسنے مال کے عوض تبھ سے خلع کیا۔ بیوی نے کہا کہ میں نے قبول کیا تو دونوں کے درمیان جدائی ہوجائے گی۔ رہا یہ سوال کہ اس کو طلاق کہا جائے گایا فنخ نکاح؟ امام ابو حنیفہ اور امام ما لک صلع کو طلاق بائن قرار دیتے ہیں۔ یعنی اس کے بعد شوہر کورجوع کرنے کا اختیار باقی نہیں رہتا۔ البتہ تجدیدِ نکاح کی گنجائش پھر بھی باقی رہتی ہے۔ امام احمد بن صنبل صلع کو فنخ نکاح قرار دیتے ہیں۔ وہ اسے طلاق قرار نہیں دیتے۔ ایک قول امام شافع کی کا بھی اس کے حق میں ہے۔

(٢) وَ عَنُ ثَوُبَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: أَيُّمَا امُرَأَةً سَالَتُ زَوُجَهَا طَلاَقًا فِى غَيْرِ مَا بَأْسٍ فَحَرَامٌ عَلَيْهَا رَائِحَةُ الْجَنَّةِ. (احم، ترندى، ابوداؤد، ابن ماجه) ترجمه: حضرت ثوبانٌ تروايت بكرسول الله ﷺ فقرمايا: ''جوعورت الپناوندت بلاضرورت طلاق ما نَكَ اس پرجنت كى خوشبوحرام موكى ''

**تشریح:** اس میں سخت تنبیہ پائی جاتی ہے کہ جب تک کوئی قو می عذر اور مجبوری نہ ہومرد سے جدائی چاہنا حد درجہ مبغوض ہے۔بغیر کسی حقیقی سبب *کے مر*د سے طلاق چاہنے والی عورتوں کو تنبیہ فرمائی گئی ہے کہ وہ جان لیس کہ ان کی بیدنازیبا حرکت اخلاقی اعتبار سے حد درجہ مجرمانہ ومفسدانہ

كلامرنبوت جلدسوم

ہے۔ بلاضرورت طلاق طلب کر کے وہ خدا کی ایک بڑی نعمت کوٹھکراتی اور معاشرتی ایتحکام کوغیر معمولی نقصان پہنچاتی ہے۔شوہرعورت کے لیے سامانِ سکون وراحت اورخدا کی طرف سے ایک خصوصی نوازش کی حیثیت رکھتا ہے۔ اب اگرعورت خدا کی اس خاص نوازش کی ناقدری کرتی ہے۔تو پھرا سے کیاحق پہنچتا ہے کہ وہ خدا کی جنت کی نعمتوں سے شادکام ہونے کی آرز دمند ہو۔ حلالہ

(1) عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ مَسْعُوُدٍ قَالَ: لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ٱلْمُحَلِّلَ وَالْمَحَلَّ لَهُ.
(ترندی،داری،۱: ناج)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے حلالہ کرنے والے پر اورجس کے لیے حلالہ کیا جائے دونوں پرلعنت فرمائی ہے۔

تشريح: ابن ماجه میں بیردایت حضرت علیٰ ، حضرت ابن عباس اور حضرت عقبہ بن عامر " مردی ہے اور منداحد میں بیردوایت حضرت ابو ہریرہ ؓ سے مردی ہے۔ حلالہ بیہ ہے کہ کوئی شخص کسی سے کہے کہ دوہ اس کی مطلقہ بیوی سے نکاح کر کے اسے اس کے لیے حلال کرد ہے۔ یعنی اس کی مطلقہ بیوی سے اس شرط پر نکاح کر لے کہ مجامعت کے بعد دوہ اسے طلاق دے دے گا تا کہ دوہ دوبارہ اپنے پہلے شوہر کے نکاح میں آ سکے۔ نبی سے حلالہ کرنے اور کرانے والے دونوں ہی شخصوں پر لعنت فرماتے ہیں۔ یعنی آ پ کے نز دیک میرکام انتہائی فتیج ہے۔ اس میں عورت کی عزت دحرمت بھی حدد رجہ محروح ہوتی ہے۔

نکاح کا منشا یہ ہوتا ہے کہ شوہر و بیوی دونوں ہمیشہ کے لیے باہم ایک دوسرے کے دم ساز در فیقِ حیات رہیں گے۔اب اگر کوئی شخص طلاق دینے کے ارادے سے نکاح کرتا ہے تو ظاہر ہے بیاقڈ ام نکاح کی اصل روح اوراس کے مقصد دمنشا کے خلاف ہوگا۔ ایلاء

(1) عَنُ سُلَيْمَانَ بُنِ يَسَارٍ قَالَ: أَدُرَ كُتُ بِضُعَةَ عَشَرَ مِنُ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكَ يُقُولُ يُوُقَفُ الْمُولِي. ترجمه: حضرت سليمان بن يباركت بين كه يمل في رسول الله يلا كان سابھی زيادہ صحابيوں كو پايا ہے ہرايك كاقول يہى تھا كه ايلاء كرنے والے كو شہر ايا جائے۔ **تشریح:** فقد کی اصطلاح میں ایلاء ہیہ ہے کہ آ دمی قسم کھالے کہ وہ بیوی کے پاس نہ جائے گایا چارمہینے یااس سے زیادہ مدت کے لیے بیوی کے پاس نہ جانے کی وہ قسم کھالے۔ اب اگر چار مہینے گز رگئے اور وہ بیوی کے پاس نہیں گیا تو اکثر صحابہ کا قول اس بارے

میں بیہ ہے کہ ایلاء کرنے والے کو موقع دیا جائے گا اور حاکم یا قاضی اس سے کیے گا کہ یا تو اپنی ہیوی سے رجوع کر دیعنی اس سے مقاربت کرویا پھرا سے طلاق دے دو۔ امام مالکؓ، امام شافعیؓ اور امام احمد بن حنبلؓ کا مسلک بھی یہی ہے۔ امام ابوحنیفہ کا مسلک بیہ ہے کہ اگر مرد نے چارم بینے کے اندر بیوی سے مقاربت کر لی تو اس کا ایلاء ساقط ہوجائے گا۔ مگر اس پرلازم ہوگا کہ تسم پوری نہ کرنے کا کفارہ ادا کردے۔ اور اگر چار مہینے گز ر گئے اور اس نے بیوی سے مقاربت نہیں کی تو بیوی پرایک طلاق بائن پڑ جائے گی۔

ظہار

(1> عَنُ عِكْرَمَةَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَجُلاً ظَاهَرَ مِنُ اِمُرَأَتِهٖ فَغَشِيَهَا قَبُلَ أَنُ يُحَفِّرَ فَاَتَى النَّبِيَّ عَلَيْكَ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ فَقَالَ مَا حَمَلَكَ عَلَى ذَلِكَ؟ قَالَ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ رَأَيْتُ بَيَاضَ حَجُلَيْهَا فِى الْقَمَرِ فَلَمُ أَمُلِكُ نَفُسِى أَنُ وَقَعْتُ عَلَيْهَا فَضَحِكَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَ أَمَرَهُ أَنُ لَا يَقُرُبَهَا حَتَّى يُكَفِّرَ.

(ابن ماجه، ترمذي، ابودا وُد، نسائي) **ترجمہ**: حضرت عکر مہ حضرت عباسؓ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے اینی بیوی سے ظہار کیااور پھر کفارہ ادا کرنے سے پہلے اس سے جماع کرلیا۔ اس کے بعد اس نے نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ ﷺ سے اس واقعہ کا ذکر کیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا:'' شمصیں کس چیز نے ایسا کرنے پر آمادہ کیا؟''اس نے عرض کیا کہ یارسول اللہ، چاندنی میں اس کی یازیب کی سفیدی پر میری نگاہ پڑگئ۔ پھر مجھےخوداختیار نہ رہا کہ اس سے جماع کرنے سےاپنے آپ کورو کتا۔اس پر رسول خدا ﷺ بنس پڑے اور اسے حکم دیا کہ'' جب تک کفارہ ادانہ کر دواس کے پاس نہ جانا۔'' تشريح: ظهارلفظ ظهر م مشتق ہے۔ظہر کے معنی پیچر کے ہیں۔اگر کوئی شخص این بیوی سے کہتا ہے کہ تو میرے لیے پشت مادر کی طرح ہے۔ یا یہ کہے کہ تو میری ماں یا میری بہن کی طرح میرے لیے حرام ہے اور اس کی نیت طلاق دینے کی نہ ہوتوا سے ظہار کہتے ہیں۔اب وہ اپنی بیوی ے اس وقت تک مباشرت نہیں کر سکتا جب تک کہ ظہار کا کفارہ نہ ادا کردے۔ اگر کفارہ ادا کرنے سے پہلے اس نے بیوی سے مباشرت کرلی تو وہ پخت گنہگار ہوگا۔وہ توب بھی کرےاور کفارہ بھی ادا کرے۔ ظہار ایک نازیا حرکت ہے۔ قرآن میں ہے: الَّذِيْنَ يُظْهِرُونَ مِنْكُمُ مِّنُ نِّسَآئِهِمُ مَّا هُنَّ أُمَّهْتِهِمُ إِنْ أُمَّهْتُهُمُ إِلاَّ الَّئِي وَلَدُنَهُمُ وَ إِنَّهُمُ لَيَقُولُونَ مُنكّرًا مِّن الْقَوْلِ وَزُوْرًا (الجادله: ٢) " تم میں سے جولوگ اپنی عورتوں سے ظہار کرتے ہیں، ان کی مائیں وہ نہیں ہیں۔ ان کی مائیں تو وہی ہیں جنھوں نے ان کو جنا ہے۔ بیضرور ہے کہ وہ ایک ناپسندیدہ بات اور جھوٹ کہتے ہیں۔'

ظہار کا کفارہ وہی ہے جوروزہ کا کفارہ ہے۔ چناں چہ قرآن میں ارشاد ہوا ہے: وَ

الَّذِينَ يُظْهِرُوُنَ مِنُ نِسَآئِهِم ثُمَّ يَعُوُدُوُنَ لِمَا قَالُوا فَتَحُرِيُرُ رَقَبَةٍ مِّنُ قَبُلِ اَن يَّتَمَاسًا ذلِكُم تُوُعَظُوُنَ بِهِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوُنَ خَبِيُرُ فَمَنُ لَّمُ يَجِدُ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنُ قَبُلِ اَنُ يَّتَمَاسًا فَمَنُ لَّمُ يَسْتَطِعُ فَاطْعَامُ سِتِيْنَ مِسْكِينًا (المجادلة: ٣،٣) '' جولوگ مِنُ قَبُلِ اَنُ يَّتَمَاسًا فَمَنُ لَمَ يَسْتَطِعُ فَاطْعَامُ سِتِيْنَ مِسْكِينًا (المجادلة: ٣،٣) '' جولوگ ا پن عورتوں سے ظہاركرتے ہيں پھرجو بات انھوں نے كمى تقى اس سے رجوع كرتے ہيں تو اس سے قبل كه دونوں ايك دوسر كوماتھ لگائيں ايك گردن (غلام يا لونڈى) آ زادكر نى ہوگى ميدوه بات ہے، جس كى شخص نصحت كى جاتى ہوا وراللَّذَخبر ركتا ہے جو پچھتم كرتے ہو مربح وغالم ميسرنہ ہوتو اس سے قبل كه دونوں ايك دوسر كوماتھ لگائيں ايك گردن (غلام يا لونڈى) آ زادكر نى ہوگى ميدوه ميسرنہ ہوتو اس سے قبل كه دونوں ايك دوسر كوماتى جاور اللَّذ خبر ركتا ہے جو پچھتم كرتے ہو مين كومال ميسرنہ ہوتو اس سے قبل كه دونوں ايك دوسر كوماتھ مسكنوں كوماتك ہو كان يا الازم ركھ، اور جس كواس كى بھى قدرت نہ ہوتو سا تھ مسكنوں كوكمانا كھلا نالازم ہے۔' روزه مسلسل دوماہ تك ركھنا ہوگا – اگرا كيك روزہ وقت كھا نا كولا نالازم ہے۔' ركھنا ہوگا – اور اگر دوزہ نہيں ركھ سکتا تو ساتھ مسكنوں كو دونوں وقت كھا نا كلا نالا دے - يا ايك سرنو دوزہ ركھنا ہوگا – اور اگر دوزہ نہيں ركھ سکتا تو ساتھ مسكنوں كو دونوں وقت كھا نا كھلا دے - يا ك

ساٹھ دن تک دونوں وقت کھا نا کھلائے۔یاصد قد نظر کے برابر یعنی پونے دوسیر گیہوں یا ساڑھے تین سیر جو یاان کی قیمت ساٹھ سکینوں کودے دے۔یا ایک سکین کوساٹھ دن تک دیتارہے۔ زیا

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِى عَلَيْ النَّنْ حَتِبَ عَلَى ابُنِ ادْمَ نَصِيبُهُ مِنَ الزِّنَا فَهُوَ مُدُرِكٌ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةَ ٱلْعَيْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظَرُ، وَالْأُدُنَانِ زِنَاهُمَا الْإِسْتِمَاعُ، وَ اللَّهُ ذَنَانِ زِنَاهُمَا الْحَطَى، وَ الْقَدُبُ فَالَحَمَى، وَ الْقَدُبُ فَالَحَمَى، وَ اللَّعَنْ عَنْ وَ الْقَدُبُ وَ الْعَدُبُ وَ الْقَدُبُ وَ الْقَدُبُ وَ الْقَدُبُ وَ الْعَدُبُ مَن وَ يَتَمَنَّى، وَ يُصَدِق الْفَوْبُ وَ الْقَدُبُهُ وَ لَحَذَبُهُ.
ترجمه: حضرت الو ہري لَّ عَن وَ اللَّكُوبُ الْحَدُبُ مَن وَ يُحَدِبُهُ عَنْ الْعَدُ وَ اللَّهُ وَ اللَّاحَةُ مَن وَ يَتَمَنَى، وَ يُصَدِق الْفَوْبُ وَ الْقَدُبُهُ وَ اللَّ الْحَمَى وَ الْتَعْرَبُهُ مَن الْحَدَى وَ الْعَدُوبُ وَ الْعَدُ وَ اللَّابَ وَ الْحَدَابُ مَا الْحَمَى وَ الْعَدُ وَ الْعَدُبُهُ مَن الْحَدَى فَعَهُوبَ وَ الْحَدَابِ وَ الْحَالَةُ الْعَدُيْنَا وَ الْعَدُهُ وَ الْعَدُوبَ الْحَدَى وَ الْعَدَى وَ الْعَدَى وَ الْعَدَى وَ الْعَدَى وَ الْعَدُوبَ وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى مَا وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى وَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى وَ الْحَدُنَى وَ الْحَدَى و

كلامرنبوت جلدسوم

حدیث کامتصود در حقیقت بیه بتانا ہے کہ آنکھ، کان، زبان اور ہاتھ پھیر بھی اعضا کو گناہ کے کاموں سے دور رکھنے کی ضرورت ہے۔ اگر ہم آنکھوں کو غلط دیدہ بازیوں سے اور کان کو شہوت انگیز باتوں کے سننے سے اور اپنی زبان کو ایس گفتگو وک سے باز نہیں رکھتے ، جو شہوت پر س پر اُبھار نے والی ہوتی ہیں اور اسی طرح اپنے ہاتھ کا نازیبا حرکات اور اپنے قدم کو غلط سمت میں اٹھنے سے نہیں روکتے تو گویا ہم حقیقی زنا اور بدکاری کی راہ ہموار کر رہے ہیں۔ اس طرح کی چز وں اور بوسہ و کنارکی حیثیت زنا کے مقد مات کی ہے۔ اگر آ دمی اس سلسلے میں غفلت بر تا ہوت ہمت مکن ہے کہ وہ حقیقتاً ایک روز زنا کا ارتکاب کر ہیتھے۔

(٢) وَ عَنُ عَمُرو بُنِ شُعَيُبٍ عَنُ اَبِيهِ عَنُ جَدِّهٖ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرو بُنِ الْعَاصُّ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: تَعَافُوا الْحُدُودَ فِيُمَا بَيُنَكُمُ فَمَا بَلَغَنِي مِنُ حَدٍّ فَقَدُ وَجَبَ.

ترجمہ: حضرت عمروبن شعیب اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا حضرت عبد اللّٰہ بن عمر و بن العاصؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللّٰہ ﷺ نے فر مایا:'' تم آ پس میں حدود کو معاف ومحو کر دیا کرو۔البتہ اگر جرم کی اطلاع مجھ تک پہنچ جائے گی (اوراس کا ثبوت فراہم ہو گیا) تو پھر حد جاری کرنا واجب ہوجائے گا۔'

تشریح: حدود در حقیقت'' حد'' کی جمع ہے۔ حد کے اصل معنی ممنوع کے ہوتے ہیں۔ نیز اس چیز کو بھی حد کہتے ہیں، جو دو چیز وں کے نیچ حائل ہو۔ شریعت کی اصطلاح میں حدود ان سز اؤں کو کہتے ہیں جو کتاب وسنت سے ثابت اور متعین ہیں۔ مثلاً زنااور چوری کی سز اکیں۔ بیہ سز اکیں لوگوں کو گناہوں میں مبتلا ہونے سے روکتی ہیں اور ان سز اؤں کا خوف گناہ اور آ دمی کے نیچ حال ہوجا تا ہے۔

'' حدوداللد'' کی اصطلاح محارم کے معنی میں بھی مستعمل ہے، جن کا پاس ولحاظ کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔مقادر بِشرعی لیعنی تین طلاق وغیرہ مقرر کرنے کے ضابطہ کے معنی میں بھی یہ اصطلاح استعال ہوئی ہے۔قرآن میں ہے: تِلُکَ حُدُو ُدُ اللَّهِ فَلاَ تَعْتَدُوُ هَا (البقرۃ:۲۲۹) '' بیحدود اللہ ہیں پس ان سے تجاوز نہ کرنا۔'' محارم کے سلسلے میں ارشاد ہوا ہے: تِلُکَ حُدُو ُدُ اللَّهِ فَلاَ تَقُرُ بُوُ هَا (البقرۃ: ۱۸۷)'' بیحدود اللہ ہیں، پس ان کے قریب نہ جاؤ۔''

جن جرائم کی سزائیں کتاب وسنت نے متعین نہیں کی ہیں ان میں حاکم کواختیار حاصل ہے کہ وہ موقع محل اور ضرورت کا لحاظ کرتے ہوئے سزاخود متعین کرے۔اس قشم کی سزا کوتعزیر کہتے ہی۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کسی سے کوئی جرم یا گناہ سرز دہوجائے توجہاں تک ممکن ہو درگز ر سے کا ملو۔ قضیہ حاکم کے پاس نہ لے جا ؤ۔اگر قضیہ حاکم کے پاس پنچ گیا تو حاکم کے لیے بیرجائز نہ ہوگا کہ دہ مجرم کو معاف کر سکے۔

(٣) وَ عَنُ وَائِلِ بُنِ حُجُرٌ قَالَ اِسْتُكْرِهَتِ امُواَةٌ عَلَى عَهُدِ النَّبِي عُلَيْكَ فَدَراً عَنُهَا الْحَدَّوَ اَقَامَهُ عَلَى الَّذِى اَصَابَهَا وَ لَمُ يَذُكُو انَّهُ جَعَلَ لَهَا مَهُوًا. (تَدَى) ترجمه: حضرت وال بن جَرٌ سے روایت ہے کہ بی ﷺ کے زمانے میں ایک عورت کے ساتھ زبردتی کی گئی۔ پس اسے حد سے برات دی گئی اور اس سے زنا کرنے والے خص پر حد جاری کی گئی۔ راوی نے اس کا ذکر نہیں کیا کہ آ پ ٹے اس عورت کو مہر دلوایا یا نہیں۔

**تشریح:** مہر سے مراد یہاں عقر یعنی تاوان یا ہرجانہ (Indemnity) ہے۔ دوسری احادیث سے ثابت ہے کہ جس عورت سے زنا بالجبر کیا گیا ہوا سے عقر لیعنی تاوان دلا جائے گا۔تاوان کی مقداراس عورت کے مہرشل کے برابر ہونی چاہیے۔

(٣) وَ عَنُ عَمْرِوبُنِ الْعَاصُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ عَنَيْ اللَّهِ عَقُولُ: مَا مِنُ قَوْم يَظْهَرُ فِيُهِمُ الزِّنَا إِلَّا أُخِذُوا بِالسُّنَّةِ وَمَا مِنُ قَوْمٍ يَظْهَرُ فِيهِمُ الرُّشَا إِلَّا أُخِذُوا بِالرُّعْبِ.

ترجمه: حضرت عمروبن العاص كہتے ہيں كم يل رسولِ خدايت كو يفر ماتے ہوئے سنا: '' جس قوم ميں زناكى كثرت ہوجاتى ہے وہ قحط ميں گرفتار ہوجاتى ہے۔اور جس قوم ميں رشوتوں كى وبا عام ہوجاتى ہے،اس پر رعب مسلط ہوجا تاہے۔'

**تشریح:** معلوم ہوا کہ مصائب کے اسباب صرف مادی اور طبعی ہی نہیں ہوتے کہ قحط اور سو کھ سے محفوظ رہنے اور خوش حالی اور پیداوار کی فراوانی کے لیے ظاہری اسباب کو کام میں لایا جائے بلکہ مصائب کے وجوہ واسباب اخلاقی بھی ہوتے ہیں۔اس لیے اس کے لیے اخلاق کی درستی ک طرف بھی توجہ دینے کی ضرورت ہوتی ہے۔

كلامرنبوت جلدسوم

کسی قوم میں اگررشوت کا چلن عام ہوجائے تو اس کا مطلب اس کے سواا در کیا ہوسکتا ہے کہ قوم کے عوام ہی نہیں بلکہ ذمے دارا نہ مناصب پر فائز شخصیتیں بھی بے ضمیر ہو کررہ گئی ہیں۔ رشوت خور حاکم بے جھجک اپنے فرائض انجام نہیں دے سکتا حق پسندا شخاص کا اعتماد اور بھر وسہ اپنی سچائی اور حق پسندی پر باقی نہیں رہتا۔ قوم سے اطمینان رخصت ہوجا تا ہے۔ پھر ڈراور خوف کا ایسا ماحول جنم لیتا ہے، جس میں ہر شخص اندیشہ کا شکار ہو کر رہ جا تا ہے۔ اخلاق و کر دار کے خاتمہ کے بعد قوم بزدل اور بے حوصلہ ہوجاتی ہے۔ اس کے اندر وہ تو انائی اور استحکام باقی نہیں رہتا، جواسے ہر قسم بے خوف ، اندیشہ اور رعب ہے محفوظ رکھ سکے۔

(۵) وَ عَنُ عُبَادَةَ بُنِ الصَّامِتِّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ عَبَادَة بَن المَّامِتُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْحَدَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْحَلَيْ عَلَيْ عَلَيْعَامِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَ

تشريح: لیعنی حدجاری کرنے میں اس کا کوئی لحاظ نہیں رکھاجائے گا کہ مجرم کوئی قریبی رشتے دار ہے یا دور کا کوئی شخص ہے۔قریب سے مرا دوہ شخص بھی ہوسکتا ہے، جس تک پنچنا مشکل نہ ہوا ور اس پر حد جاری کرنا نسبتا آ سان ہو۔ اسی طرح بعید سے مرا دوہ شخص بھی ہوسکتا ہے، جس تک پنچنا مشکل اور جس پر حد جاری کرنا دشوار ہو۔ حدیث کا مفہوم ہیہ ہے کہ مجرم کوئی بھی ہواس پر حد جاری کی جائے گی۔ امیر ہو یاغریب، قوی ہو یا کمز ور، اپنا عزیز ہو یا اپنا عزیز نہ ہو۔ حد کے معاطے میں کی کو کوئی امتیاز حاصل نہیں ہے، جو بھی جرم کا مرتکب ہوگا، بغیر کسی امتیاز وفرق کے اس پر حد جاری ہوگی۔

بيحديث بيبھى بتاتى ہے كەخدا كى حكم كەمعاطى ميں كى ملامت كرنے والے كى ملامت كى تتحصي پروانېيں كرنى چاہيے۔ (٢) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: اِقَامَةُ حَدٍّ مِّن حُدُوُدِ اللَّهِ حَيْرٌ مِّن مَّطَو ارْبَعِيْنَ لَيُلَةً فِي بِلاَدِ اللَّهِ. ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روايت ہے كہ رسولِ خداﷺ نے فرمايا: ' حدود اللّه ميں سے كى ایک حدکا نافذ کرناخدا کی سرزمینوں میں چالیس روزتک بارش بر سنے سے بہتر ہے۔' تشریح: حدجاری کر کے خلوقِ خدا کو جرائم ومعاصی سے بازر کھنے کی کوشش بے انتہا برکات کے نزول کا سبب ہے۔ اس کے برخلاف حدود کے جاری کرنے میں تساہل یا بے پر وائی در حقیقت لوگوں کو گناہ اور معاصی میں مبتلا ہونے کی راہ ہموار کرنا ہے۔ گناہ اور معاصی کی کثرت وہ نحوست ہے، جس کے سبب خدا بارش کو روک سکتا ہے اور قوم قحط کی مصیبت میں مبتلا ہو کتی ہے، جسیا کہ او پر حدیث نمبر سمیں واضح طور پر اس کا ذکر فر مایا گیا ہے۔

(2) وَ عَنُ سَعِيدِ بُنِ سَعُدِ بُنِ عُبَادَةَ أَنَّ سَعُدَ بُنَ عُبَادَةَ أَتَى النَّبِيَ عَلَى الْحَقَى - مُحُدَج سَقِيمُ فَوَجَدَ عَلَى اَمَةٍ مِنْ اِمَائِهِمْ يَحُبُثُ بِهَا فَقَالَ اللَّبِقُ عَنْ الْمَائِقِ مُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ فَقَالَ اللَّبَقُ عَنْ حُدُالًا فَيْهِ مِائَةً شَمُوا خِ فَاصُرِ بُوُهُ مُحَدُبَةً. (شرح النه، ابن اج) اللَّبَقُ عَنْ حُدُنَةً. (شرح النه، ابن اج) ترجمه خُذُو اللَهُ عِنْكَالاً فَيْهِ مِائَةً شَمُوا خِ فَاصُرِ بُوهُ مُحَدُبَةً. (شرح النه، ابن اج) ترجمه خُذُو اللَهُ عِنْكَالاً فَيه مِائَةً شموًا خِ فَاصُرِ بُوهُ مُحَدُبَةً. (شرح النه، ابن اج) ترجمه خُذُو اللَهُ عِنْكَالاً فَيهُ مِائَةً شموًا خِ فَاصُرِ بُوهُ مُحَدُبَةً. (شرح النه، ابن اج) الما اللَهُ اللَهُ عَنْ حُدُنَ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَنْ حُدُنَا اللَهُ عَنْ مَادَةً مُعَنْ مُوحَة مُوهُ مَعْدُ مُعَنْ مَعْدَ مَعْدَى مَادةً مُن اللَهُ اللَّهُ عَنْ حُدُنَ عَنْ مَعْدَا مَا اللَهُ اللَّهُ مَنْ اللَهُ عَنْ مَا اللَهُ عَنْ مَا اللَهُ عَنْ مَا اللَهُ اللَهُ عَنْ مَا اللَهُ عَنْ مَا اللَهُ عَنْ مَعْدَلُ مَنْ مَعْدَى مَعْدَا مَة مَنْ الْعَانَ الْمَعْتَ ( مُرُور) اور بهاره الله اللهُ اللَهُ مُحَدَى عَنْ اللَهُ عَنْ عَلْمَا مَا اللَهُ عَنْ عَنْ الْحُدُنُ مَعْدَى اللَهُ عَلْقَتَ ( مُرُور) اور بهارة اللَهُ اللَهُ الْحَدَى حَدَى عَنْ اللَهُ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى اللَهُ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى مَنْ الْحُنُ الْحَدَى مَنْ اللَهُ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى مَا الْحَالَ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى مَالَا الْحَدَى عَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَا الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى مَا الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَلَى مُعْذَى مَنْ مَا الْحَدَى عَالَة مَالَة مَا مَعْهُ مَائَة مَنْ مَا الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَلَى مَعْهُ مَنْ مَنْ الْحَدَى عَلَى عَلْ مَالَة مَنْ مَنْ مَنْ مُ مُعْهُ مَا مَالَهُ مَعْ مَنْ الْحَدَى مَالْحَدَى مَا مَاتَ الْحَدَى مَالَة مَنْ مَالَ الْحُدَ مَنْ مَائَة مَالَهُ مَائَة مَا مَعْهُ مَائَلَ مَعْنُ مُوسُ مَعْنَ الْحُدَى مَنْ الْحَدَى مَا الْحُدَى مَائَعُ مَنْ مَا الْحَدَى مَا الْحَدَى مَائَمُ مَائَة مَائَمَ مَا الْحُدَى مَا مَعْمَ مَنْ مَائَعُ مَنْ مُ مَائَةُ مَا مَائَةُ مَا مَ

قذف

(١) عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ أَنَّ رَجُلاً مِّنُ بَنِى بَكُرٍ بُنِ لَيُثٍ أَتَى النَّبِى ﷺ فَاقَرَّ عِندَهُ أَنَّهُ زَنَى بِامُرَأَةٍ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ فَحَلَدَهُ مِائَةَ جَلَدَةً وَ كَانَ بِكُرًا ثُمَّ سَالَهُ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُرُأَةِ فَقَالَتُ: كَذَبَ وَاللَّهِ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ فَجَلَدَةً وَ كَانَ بِكُرًا ثُمَّ سَالَهُ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُرُأَةِ فَقَالَتُ: كَذَبَ وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ فَجَلَدَةً وَ كَانَ بِكُرًا ثُمَّ سَالَهُ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُرُأَةِ فَقَالَتُ: كَذَبَ وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ فَجَلَدَةً وَ كَانَ بِكُرًا ثُمَّ سَالَهُ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُرُأَةِ فَقَالَتُ: كَذَبَ وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ فَجَلَدَ حَدًّ الْقُرُيَةِ ثَمَانِينَ. (ابوداءَد) قُقَالَتُ: كَذَبَ وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ فَجَلَدَ حَدًا لُقُرُيَةِ ثَمَانِينَ.

پاس آیااور اس نے آپ کے سامنے اقرار کیا کہ اس نے ایک عورت کے ساتھ چار بارزنا کا مرتکب ہوا ہے، آپ نے اسے سوکوڑ کے لگوائے ۔ وہ څخص کنوارا تھا۔ پھر آپ نے اس سے اس عورت کے خلاف شہادت طلب فرمائی (وہ گواہ پیش نہ کر سکا) پھرعورت نے عرض کیا کہ بہ خدا اے اللّٰہ کے رسول ، شیخص جھوٹ بولتا ہے۔ اس کے بعد آپ نے اس شخص پر جھوٹی تہمت لگانے کے بدلے میں اسی کوڑ نے لگانے کا تھم صادر فرمایا۔ تعشر دیم: '' سوکوڑ نے لگوائے۔' یعنی اس پرزنا کی حد جاری فرمائی۔

چوں کہ زنا کے اقرار سے وہ عورت زنا کی مرتکب قرار پائی تھی اس لیے آ ں حضرت ﷺ نے اس شخص سے گواہ طلب کیے تا کہ اگر اس عورت کے ساتھ اس کے زنا کرنے کا ثبوت فراہم ہو سکے تواس عورت پر حد جاری کی جائے۔ جب وہ شہادت پیش نہ کر سکا تواس عورت نے کہا کہ بہ خدا شیخص اپنے بیان میں حصوٹا ہے۔ میں زنا سے پاک ہوں ۔ جب عورت نے زنا کا اقرار نہیں کیا اور وہ پخص اپنے دعویٰ کے حق میں شہادت فرا ہم کرنے سے قاصر رہا تو اس کا اس عورت کو مرتکب زنا قرار دینا اتہام ظہرا۔ اسی لیے رسولِ خداﷺ نے اس شخص کواسی کوڑوں کی دوسری سزا وى - باير انهمت المال فى فقى قرآن ما بن جنواللَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنْتِ ثُمَّ لَمُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوْهُمُ تَمْنِيْنَ جَلْدَةً وَّلاَ تَقْبَلُوْا لَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا ۖ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْفْسِقُونَ0 الآ الَّذِيْنَ تَابُوُا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَ اَصُلَحُوُا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُوُرٌ رَّحِيُمٌ (النور:٥،٣)'' جولوگ باک دامن عوروں کو تہمت لگائیں پھر جارگواہ نہ لائیں، تو انھیں اسی کوڑے مار وادر کبھی بھی ان کی گواہی قبول نہ کرو۔ وہی ہیں جو مبتلا ئے فسق ہیں ۔سوائے ان لوگوں کے جواس کے بعد تو بہ کرلیں اور اصلاح کرلیں۔اس صورت میں یقدیناً اللہ بہت بخشے والا،نہایت رحم والا ہے۔' کسی پرزنا کی تہمت لگانی شکمین قشم کا جرم ہے۔ اس کیے تہمت لگانے والا اگراپنے د عولیٰ کے حق میں شہادت فراہم نہیں کرتا تو پھراسے اپنی پیٹھ پر اسی کوڑے کھانے ہوں گے۔ کسی شخص کی برائی پر پردہ پڑار ہے اور وہ لوگوں کے علم میں نہ آئے تو اس میں وہ قباحت نہیں ہے، جو قباحت کسی بے قصوراور پاک دامن شخص پرتہمت لگا کراسے رسوااور ذلیل کرنے میں ہے۔

حدیث سے معلوم ہوتا ہے پاک دامن عورتوں پر تہمت لگانا ان سات کبیرہ گنا ہوں میں سے ہے، جو تباہ کن ( موبقات ) ہیں ۔طبرانی میں حضرت حذیفہ ّ کی روایت نقل ہوئی ہے کہ

بينى كوبادشاه بنايا ب، تو آبَّ فرمايا: '' وه قوم مركز فلاح نبيس باسكتى، جس في حكومت سي

کلامرنبو<sup>ن جلدس</sup>م عورت کے سیردکی۔''

تشريح: عورت اور مردالگ الگ صنفيں ہيں۔ حياتياتی ساخت اور مزاج وذوق کے لحاظ سے دونوں ميں فرق مونا دونوں ميں غير معمولی فرق پايا جاتا ہے۔ اس ليے عمل کے لحاظ سے بھی دونوں ميں فرق ہونا چاہي۔ لہذا معاشرتی اور ساجی زندگی ميں دونوں کا دائر کا کارا کی ہرگز نہيں ہوسکتا۔ عورتوں کی اصل ذے داری ہیہ ہے کہ وہ گھر کے داخلی ظلم کو سنجاليں اور امور خانہ راری ميں کسی قسم کی کوتا ہی کو روا نہ رکھيں ۔ عورت کی فطرت اور صلاحیت کے لحاظ سے بيد درست نہ ہوگا کہ مردوں کو چھوڑ کر حکمرانی کے فرائض اس کے سپر دکی جائيں۔ اب اگر کوئی قوم حکومت کی ذے داری کا منصب کسی عورت کے سپر دکرتی ہے تو اس فيصلہ کو درست نہ بیں کہا جا سکتا۔ غلط فيصلے اپنے انجام کے لحاظ سے افسوس ناک ہی ثابت ہوں گے۔

لیکن اس کامفہوم ہے ہر گزنہیں ہے کہ اسلام عورت کو حقیر درجہ دیتا ہے۔ بلکہ عورت چوں کہ اپنی فطرت کے لحاظ سے مرد سے مختلف ہے اس لیے ذمے داریوں کے سپر دکرنے میں اس کالحاظ رکھنا ضروری ہے۔عورت پر کوئی ایہا بوجھ ڈالنااس کے ساتھ ظلم ہوگا، جس کی وہ اپنی فطرت کے لحاظ ہے متحمل نہیں ہو سکتی۔ وہ گھر کے معاملات کودیکھنے اور سنبجا لنے کے لیے بہت ہی موزوں ہے۔لیکن باہر کے کاموں کے لیے انفعالی صلاحیتیں نہیں، جوعورت کی خصوصیت ہے، بلکہ فعالی قتم کی صلاحیتیں مطلوب ہوتی ہین ، جومر دوں کو عطا ہوئی ہیں ۔ باہر کے کام انجام دینے کے لیے خت جسم اور مضبوط اعصاب کی ضرورت پیش آتی ہے، اس کے لیے مرد ہی موزوں ہوسکتا ہے نہ کہ عورت ۔ تاریخ کی شہادت بھی یہی ہے کہ امورِ عامہ کے قائد ہر دور میں مرد ہی رہے ہیں بلکہ گھر کے اندر بھی اعلیٰ اختیاران ہی کو حاصل رہا ہے۔ اس لیے عورتوں کو مرد کی فقل ہر گرنہیں کرنی چاہیے۔ آ زادی نسواں کے پُرفریب نعروں سے متاثر ہوکر اگر وہ ان میدانوں میں اُترنے کی کوشش کرتی ہیں جومردوں ہی کے لیے مخصوص ہونے حابئیں تو وہ اپنے ساتھ ظلم کریں گی۔اس طرح ان کی نسائیت بھی مجروح ہوکرر ہے گی، جوا یک عورت کا بیش قیمت سر مایہ ہے۔ ٣٧ وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ اِسْتَأْذَنْتُ النَّبَّى ٱلْبُسْ فِي الْجِهَادِ فَقَالَ: جِهَادُ كُنَّ الُحَجُّ. (بخارى،مسلم) **ترجمہ**: حضرت عائشۃٌ بیان فرماتی ہیں کہ میں نے نبی ﷺ سے جہاد میں شرکت کی اجازت طلب کی۔ آپؓ نے فرمایا: ''تم عورتوں کا جہاد ج ہے۔' تشریح: یعنی تھارے لیے ج کی حیثیت جہاد کی ہے، تم نے اگر ج کا سفراختیار کیا اور اس سفر کی تکالیف برداشت کیں تو گویا تم نے جہاد میں شرکت کی۔عورت کا اصل میدان کا ر، میدان جنگ نہیں بلکہ ان کا اپنا گھر ہے۔ اس لیے اگر ان کو جنگ میں شرکت کی سعادت حاصل نہ ہوتو ان کی سیرت وکر دارکا نقص نہیں ہے بلکہ بیان کی فطرت اور صلاحیت ہی کا تقاضا ہے کہ تی الوسع ان سے باہر بے خت قسم کے کام نہ لیے جائیں۔

میری ہیوی نج کو جانے والی ہے۔ آپ نے فرمایا: '' جا وَاورا پنی ہیوی کے ساتھ بح کرو۔' تشریح: یعنی اجنبی عورت اور مرد کے لیے روانہیں ہے کہ وہ تنہائی میں یکجا ہوں۔ اسی طرح عورت کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ شوہ ریا محرم کے بغیر سفر اختیا رکرے۔ یہاں تک کہ سفر بح میں بھی اس کے لیے ضروری ہے کہ اس کے ساتھ اس کا شوہ ریا کوئی محرم لازماً ہو۔ خلوت یا تنہائی میں میں اگر کوئی شخص کسی اجنبی عورت سے ملتا ہے تو وہ اپنے کو تحت فتنہ میں ڈالتا ہے۔ انسان پر کسی بھی میں اگر کوئی شخص کسی اجنبی عورت سے ملتا ہے تو وہ اپنے کو تحت فتنہ میں ڈالتا ہے۔ انسان پر کسی بھی میں اگر کوئی شخص کسی اجنبی عورت سے ملتا ہے تو وہ اپنے کو تحت فتنہ میں ڈالتا ہے۔ انسان پر کسی بھی میں اگر کوئی شخص کسی اجنبی عورت سے ملتا ہے تو وہ اپنے کو تحت فتنہ میں ڈالتا ہے۔ انسان پر کسی بھی میں نہ ہو سکے۔ اس لیے بیضر وری ہے کہ حدود کا پاس ولحاظ رکھا جائے ۔ عافیت در اصل اسی میں میں نہ ہو سکے۔ اس لیے بیضر وری ہے کہ حدود کا پاس ولحاظ رکھا جائے۔ عافیت در اصل اسی میں کہا جا سکتا ہی وقت اور کہیں بھی وہ کسی کی ہوں کا شکار ہو کہتی ہے۔ عورت کی آ بر وکو کسی خطر کے میں ڈالا جائے ، شریعت اس پر راضی نہیں ہو کتی۔ میں ڈر قڈ کی کہ آلا و مع بھا رَجُلٌ ذُو حُرْمَةٍ مِنْ بھا : لاَ یَحِلُّ لِا مُواَقٍ مُسْلِمَةٍ تُسَافِرُ میں یُرَ قَدَلَیْ کَہُ وَ مَعَهَا رَجُلٌ ذُو حُرْمَةٍ مِنْهَا.

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حضرت ابو ہر مردة ف روايت ب كدرسول خدا الله ف فرمايا: " كسى مسلم عورت ك

| • ١١                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| چاہتی تھی کہ انھیں وہاں دینی احکام سے واقفیت حاصل کرنے کے مواقع میسر آئیں گے لیکن آج                                      |
| تو دہ اپنے گھروں میں رہ کربہ آسانی دینی مسائل سکھ عمق ہیں۔                                                                |
|                                                                                                                           |
| شَرُّهَا الْحِرُهَا وَ خَيْرُ صُفُوُفِ النِّسَآءِ الْحِرُهَا وَ شَرُّهَا أَوَّلُهَا. (ملم)                                |
| ترجمہ: حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' مردوں کی صفوں میں                                         |
| سب سے بہتر پہلی صف ہے اور سب سے بری آخری صف اورعور توں کی صفوں میں سب سے                                                  |
| بہترآ خری صف ہےاور بدرترین پہلی صف ہے۔'                                                                                   |
| <b>تشریح:</b> لیکن اگر جماعت صرف عورتوں ہی کی ہوتو ان کے لیے بھی بہترین صف پہلی یا اول                                    |
| ہی ہوگی _ پہلی صف سے مرادنمازیوں کی وہ صف ہے، جوامام کے قریب ہوتی ہے۔                                                     |
| مردوں کے لیے پہلی صف کواس کیے بہترین صف قراردیا گیا ہے کہ اس صف کے مقتد می امام سے                                        |
| قریب ہوتے ہیں اور عورتوں کی صف ان سے سب سے زیادہ دور ہوتی ہے۔ اس کے برخلاف                                                |
| سیچیلی صف بدترین اس اعتبار سے ہے کہ اس صف کے مقتد می امام سے دور اورعورتوں سے قریب                                        |
| ہوتے ہیں۔عورتوں کے لیے پچچلی صف کو بہترین اس لیے فرمایا کہ وہ مردوں سے پیچھےاور دور ہوتی                                  |
| ہے۔اگر چہ بیصف امام کے قریب نہیں ہوتی۔عورتوں کے لیے اگلی یا پہلی صف کو بدترین اس وجہ                                      |
| سے قرار دیا کہ اس صف میں شامل ہونے سے مردان سے بہت قریب ہوجاتے ہیں۔                                                       |
| مردادرعورت فطری طور سے باہم ایک دوسرے کے لیے غیر معمولی کشش اور جاذبیت رکھتے ہیں ،                                        |
| اس لیےان کا باہم ایک دوسرے سے قریب ہونا،ان کے لیے ذہنی دقلمی انتشار کا باعث ہوسکتا                                        |
| ہےاور یہ چیز اصل مقصود لیعنی توجہ الی اللہ کے بھی منافی ہےاور یہ چیز آ دمی کے لیے کسی بڑ نے فتنہ کا                       |
| سبب بھی بن سکتی ہے۔                                                                                                       |
| (٩) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتُهِ: لاَ تَمْنَعُوُا نِسَآئَكُمُ الْمَسَاجِدَ |
| وَ بُيُوْتُهُنَّ خَيْرٌ لَّهُنَّ. (ابوداؤد)                                                                               |
| <b>ترجمہ:</b> حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' تم اپنی عورتوں کو مسجد                                 |
| (میں جانے) سے نہ روکولیکن بہتران کے لیےان کے گھر ہی ہیں۔''                                                                |
| <li><li><li><li><li><li><li><li><li><li></li></li></li></li></li></li></li></li></li></li>                                |

مِنُ صَلاَ تِهَا فِي حُجُرَتِها وَ صَلاَ تُهَا فِي مُخْدَعِهَا الْفَضَلُ مِنُ صَلاَ تِهَا فِي ىُتْعا. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابن مسعود ف روایت ب که نبی با ن فرمایا: "عورت کا این گھر کے اندر نماز یر است میں نماز پڑھنے سے افضل ہے اور کو کھری میں اس کا نماز ادا کرنا کھلے ہوئے مکان میں نمازاداکرنے سے افضل ہے۔' تشریح: عام طور پر بڑے گھر کے اندر محفوظ کمرہ یا کوٹھری بھی ہوتی ہے۔ حفاظت کی غرض سے نفیس اور بیش قیمت اشیاءاتی کے اندر رکھی جاتی ہیں۔ اس طرح کے محفوظ کمرے میں نماز پڑھنی عورت کے لیے زیادہ بہتر اور افضل ہے۔عورت صنف لطیف ہونے کی وجہ سے اس کاحق رکھتی ہے کہ اس کی حفاظت کا زیادہ سے زیادہ اہتمام کیا جائے عورت کوئی نمایش کی چیز ہر گر نہیں ہے، اس کی لطافت ونسائیت کا نقاضا یہی ہے کہ نگا واغیار سے وہ محفوظ رہے۔ جنگ میں شرکت مَعَهُ إِذَا غَزَا يَسْقِيُنَ الْمَاءَ وَ يُدَاوِيُنَ الْجَرُحِي. (مىلم) ترجمه: حفرت انس کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب کسی جنگ کے لیے (مع صحابہ ک) تشریف لے جاتے توام سلیمٌ اورانصار کی دوسری خواتین کوبھی ساتھ لے جاتے ۔جس وقت جنگ کرتے تو بیچورتیں (محاہدوں کو) یانی پلاتیں اورزخمیوں کی مرہم پٹی کرتیں۔ (٢) وَ عَنُ أُمَّ عَطِيَّةٌ قَالَتُ: غَزَوُتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ مَلَكِنَ مَبْعَ غَزُوَاتٍ آخُلَفُهُمْ فِي رحَالِهِمْ فَاصْنَعُ لَهُمُ الطَّعَامَ وَ أَدَاوِيَ الْجُرْحِي وَ أَقُوْمُ عَلَى (مسلم) الْمَرُضٰى. ترجمہ: حضرت ام عطید کہتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ سات غزوات میں شرکت کی ہے۔ میں مجاہدین کے پیچھےان کے ڈیروں میں رہ جاتی تھی۔ ان کے لیے کھانا تیار کرتی، زخیوں کی مرہم پٹی اور دواعلاج کرتی اور بیاروں کی دیکھ بھال کرتی تھی۔ (٣) وَ عَنُ رُبَيّع بِنُتِ مُعَوِّذٌ قَالَتُ: كُنَّا نَغُزُوُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ عَالَقُومَ وَ نَخْدِمُهُمُ وَ نَرُدُّ الْقَتْلَى وَالْجَرُحِي إِلَى الْمَدِيْنَةِ. (بخاري)

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمہ: رُبع بنت معود (بن عفراءً) سے روایت ہے، ان کا بیان ہے کہ ہم عورتیں رسول خدا ﷺ کے ہمراہ جنگ میں شریک ہوتی تھیں ۔ لوگوں کو پانی پلاتی اور ان کی خدمت کرتی تھیں، اور مقتولین اور زخیوں کومدینہ والپ لانے میں مدد کرتی تھیں ۔ تشریح: ان روایات سے معلوم ہوا کہ مجاہدین کا پانی پلانے اور زخیوں کی مرہم پٹی وغیرہ کی غرض سے عورتوں کو جنگ میں اپنے ساتھ لے جانا جائز ہے ۔ البتد اس کے لیے عورتوں میں ان عورتوں کوتر جے دی جانی چا ہے جوزیادہ عمروالی ہوں ۔ عورتیں لڑائی جمڑائی میں شریک نہ ہوں گی ۔ معادی زخیوں کی دیکھ ہوال اور کھانا تیار کرنے وغیرہ کے کام انجام دے سکتی ہیں ۔ لیکن ناگز ر حالات میں وہ ہتھیا رتھی اٹھا سکتی ہیں ۔

ജ്

فسيجهضروري يابنديان

فواحش سے اجتناب <١> عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: لاَ اَحَدَ اَغْيَرُ مِنَ اللَّهِ. وَ لِذَلِكَ حَرَّمَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنُهَا وَمَا بَطَنَ. وَلاَ شَىْءَ اَحَبُّ اِلَيْهِ الْمَدُحُ اِلَى اللَّهِ وَ لِذَٰلِكَ مَدَحَ نَفُسَهُ.

ترجمہ: حضرت عبداللہ (بن مسعودؓ) ہے روایت ہے کہ انھوں نے بیان کیا کہ اللہ سے بڑھ کر کوئی غیرت دارنہیں، اسی لیے اس نے تمام فخش چیز وں کو حرام کیا ہے خواہ کھلی ہوئی ہوں یا چھپی ہوں۔اور اللہ کے نز دیک تعریف سے بڑھ کر پسند بیدہ چیز کوئی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے خود اپنی تعریف کی (اور نہمیں بھی حکم دیا کہ اس کی تعریف کریں)۔

تشریح: بخاری سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابن مسعود گا قول در حقیقت ارشا دِرسول ہے۔ قرآن میں ارشاد ہوا ہے: قُلُ اِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّی الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ وَ الْإِنْمَ وَالْبَغُیَ بِغَیْرِ الْحَقِّ وَ اَنُ تُشُرِ حُوْا بِاللَّهِ مَالَمُ یُنَزِّلُ بِهِ سُلُطَانًا وَ آنُ تَقُولُوْا عَلَی اللَّهِ مَالاَ تَعُلَمُوُنَ ٥ (الاعراف: ٣٣)' کہو: میر رب نے تو حرام کیا ہے صرف شرم ناک کا موں کو، جو ان میں سے ظاہر ہوا سے بھی اور جو پوشیدہ ہوا سے بھی، اور جن تفی ، ناحق کی زیادتی ، اور اس بات کو کہتم اللہ کے ساتھ شریک تھر او، جس کے لیے اس نے کوئی سند نہیں نازل فرمائی، اور اس کو بھی کہتم اللہ سے منسوب کر کے وہ چھ کہوجس کاتم علم نہیں رکھتے۔''

اللّدسب سے بڑھ کرغیرت دارہے۔وہ یہ کیسے پسند کرتا کہ اس کے بندے بے حیائی

اور بدکاری کے کاموں میں ملوث ہوں۔ جس طرح ایک غیرت مند اور حیا دار شخص سی بھی گوارا نہیں کر سکتا کہ اس کی بیوی بے حیا اور بے غیرت بن کر رہے اور غیروں سے آشنا ئیاں کرتی پھرے۔ٹھیک اس طرح اللہ کی غیرت کو بیہ ہرگز گوارانہیں ہو سکتا کہ اس کے بندے بے حیائی اور بے شرمی کے کام کریں۔ اس لیے اس نے ان بھی چیز وں کو حرام تھہرایا ہے، جن سے غیرت اور حیا کے تقاضے کا خون ہوتا ہے۔

خداجوساری خوبیوں اور حسن و جمال اور کمال سے متصف ہے، اس کو پہچاننے کے بعد زبان پر بے ساختہ اس کے لیے حمد وستائش کے کلمات جاری ہونے چاہئیں۔ یہی شعور دا ہم کی ک انتہا اور زندگی کی سب سے بڑی یافت (Finding) ہے۔ یہاں شعور وہ سب کچھ پالیتا ہے، فطری طور پر جس کی اسے تلاش ہے۔

حاملین کی جگہ حقیقت میں جنہ جن پر صحب کی پر کرد و بیٹ میں میں میں کی جانی ہے۔ سیری سے سال کی حکم میں سے سال کی ح اسے ایک مثال سے سمجھا جاسکتا ہے۔ جس طرح کسی نیک سیرت اور پاک باز انسان کے شایانِ شان نہیں کہ کوئی عفت فروش اور بدکارعورت اس کی رفیقۂ حیات بنے ۔ ٹھیک اسی طرح مقام بلند وار فع جس کا نام جنت ہے، اس کے تحق تو پاک بازلوگ ہی ہو سکتے ہیں، نہ کہ بے کر دارا شخاص۔ شرابی شخص شراب کے نشہ کے سہارے جیتا ہے۔ وہ نہیں جان سکتا کہ جینے کے سہارے اور بھی ہو سکتے ہیں۔زندگی کی پچھ کیفیات اور بھی ہیں، شراب کا سرور جس کا مقابلہ ہر گرز نہیں کر سکتا۔ پھر احکام خداوندی کی پیروی کے لیے شعور وہوش درکار ہے، بے ہوش اور سکر کا خو گر منشائے شریعت کو کیوں کر پورا کر سکتا ہے۔ شراب پینے کی وجہ سے کتنی ہی دوسری برائیاں آ دمی کے اندر پیدا ہوجاتی ہیں جن سے بھی واقف ہیں۔ زنا کا تو شراب سے گہرا رشتہ ہے۔ شراب نوش صحت جسمانی کی دشمن ہے، شراب کا عادی آ دمی صحت جیسی نعمت کی جونا قد ری کر تا ہے وہ کہی سے پوشیدہ نہیں ہے۔

والدین کی طرف سے بے اعتنائی اور ان کی نافر مانی انتہا درجہ کی بداخلاقی اور گری ہوئی حرکت ہے۔والدین کے جواحسانات اولا دیر ہوتے ہیں ان کا جواب یہ تو نہیں ہو سکتا کہ والدین کواذیتیں پہنچائی جائیں اور ان کے حقوق کو یکسر فر اموش کر دیا جائے۔جو شخص بھی والدین کی اطاعت سے گریز کرتا ہے وہ اپنے اس عمل سے ثابت کرتا ہے کہ وہ ایک گرا ہوا بے کر دارآ دمی ہے۔اب ظاہر ہے کہ جنت ایسے بے کر دار اور بدا خلاق لوگوں کے لیے نہیں بنائی گئی ہے۔ دیو ٹی اس شخص کو کہتے ہیں کہ جس کو اپنی بیوی کی بدکاری پر پر چھ بھی غیرت محسوس نہ ہو۔وہ سب چھ جانتے ہوئے اس کو اپنی بیوی بنائے رکھے۔

بیر حدیث بتاتی ہے کہ بے غیرت دیوث جنت میں جانے کا ہر گزمشتحق نہیں ہے، جو اپنے گھر میں اخلاقی گندگی پھیلائے اوراپنی بیوی،لونڈی یا کسی اورکو بدکاری کی راہ پرلگائے۔اپنی عورتوں کوغیر مردوں سے بے حجابانہ اختلاط اور بوس و کنار کی آ زادی دے، اور اسے اس کی کوئی پر دانہ ہو کہ خلوت میں اس کی بیوی ہے کون ملتا ہے۔

لَّالَى وَ عَنُ آَبِى ٱسَيُدِوْ الْأَنْصَارِيُّ عَنُ أَبِيْهِ آَنَّهُ سَمِعَ رَسُوُلَ اللَّهِ تَكْتُلَه يَقُوُلُ وَهُوَ خَارِجٌ مِّنَ الْمَسْجِدِ فَاحْتَلَطَ الرِّجَالُ مَعَ النِّسَآءِ فِي الطَّرِيْقِ فَقَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَكْتُلُنَ لِلنِّسَآءِ اِسْتَأْخِرُنَ فَانَّهُ لَيُسَ لَكُنَّ آنُ تَحْفِقُنَ الطَّرِيقَ عَلَيْكُنَ بِحَآفَاتِ الطَّرِيقِ فَكَانَتِ الْمَرُأَةُ تَلُصَقُ بِالْجِدَارِ حَتَّى آنَ تُوْبَهَا لَيَتَعَلُنَّ بِالْجِدَارِ مِنُ لَصُوُقِهَا بِهِ. كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حفرت ابوأسيدانصاري اين والد ، روايت كرت بي كهانهول في رسول خداي كوم جد سے نكلتے ہوئے فرماتے سنا، جب لوگ راستہ ميں عورتوں سے مل جل گئے تھے۔ آپ تے عورتوں ہے فرمایا:'' پیچیے ہٹ جاؤ ہمہیں بچ راستہ ہے نہیں چلنا جا ہے بلکہ تمہیں کنارے سے چلنا چاہیے۔'' پھرعورتیں دیوار سے لگ کر چلنے گئیں یہاں تک کہان کا کپڑ ادیوار سے الجھ جاتا تھا۔ تشریح: عورتوں کے لیے مد پابندی ضروری ہے کہ وہ مردوں کے درمیان آنے کی کوشش نہ کریں۔وہ اس طرح کے اختلاط سے پر ہیز کریں۔راستہ سے گزریں تو مردوں کے ساتھ مل جل کرنہیں بلکہ راستے کے ایک کنارے سے ہوکر چلیں ۔عورت اور مرد فطر تأایک دوسرے کے لیے بڑی جاذبیت اور کشش رکھتے ہیں۔اس لیے ضروری ہے کہ ان کے درمیان فاصلہ بنار ہے تا کہ کسی فتنہ کوسرے سے سراٹھانے کا موقع نہل سکے۔ (٣) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ نَعْلَى أَنُ يَّمُشِى يَعْنِى الرَّجُلُ بَيْنَ الْمَرُ أَتَيْنِ. (ابوداؤد) ترجمہ: حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ نبی بی نے مردوں کو دوعورتوں کے بچ میں چلنے یے منع فرمایا ہے۔ تشریح: جس طرح عورتوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ مردوں کے درمیان میں چلنے سے پر ہیز کریں ٹھیک اسی طرح مردوں کے لیے بھی لازم ہے کہ وہ عورتوں کے بیچ میں چلنے سے بچیں۔ (۵) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ النَّبِتُ عَلَيْكَ اللَّهِ الْمَوْأَةُ الْمَرُأَةَ فَتَنَعْتَهَا لِزَوْجِهَا كَاَنَّهُ يَنْظُرُ إِلَيْهَا. (بخارى) ترجمه: حضرت عبداللد بن مسعود ف روايت ب كه نبي عظ فرمايا: "عورت ،عورت س مل کراس کی تعریف اپنے شوہ رہے اس طرح نہ کرے گویا وہ اس عورت کو سامنے دیکھ رہا ہے۔' تشريح: ايخ شوم کے سامنے سي عورت کے حسن و جمال کي تصوير کشي سے اس ليے روکا جار ہا ہے کہ کہیں اس سے شوہر کے دل میں اس اجنبی عورت کے لیے میلان نہ پیدا ہوجائے۔اور وہ اس کی محبت میں گرفتار ہوکر کسی مصیبت میں نہ مبتلا ہوجائے۔اس سے انداز ہ کیا جاسکتا ہے کہ شریعت کے احکام میں کس درجہ دوراندیش پائی جاتی ہے۔ یہی دوراندیش ہے، جس کے تحت اجنبی عورت کے ساتھ سفر کرنے اور تنہائی میں اس سے ملاقات کرنے سے شریعت نے روکا ہے۔

غض بصر

(1) وَ عَنُ جَرِيُ بَنِ عَبُدِ اللَّهُ قَالَ: سَالُتُ رَسُولَ اللّٰهِ عَنْ نَظُرَةِ الْفُجَاءَةِ فَامَرَنِى آنُ اَصُرِفَ بَصَرِى.

ترجمه: حضرت جریرین عبدالللہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسولِ خدایت سے (سی عورت پر ) اچا تک نگاہ پڑجانے کے بارے میں دریافت کیا۔ آپؓ نے مجھا پنی نگاہ پھیر لینے کا تھم دیا۔ تشریح: یعنی کسی اجنبی عورت پر اگر بلاقصد دیکا یک نگاہ پڑجائے تو اسے دیکھا نہ رہے بلکہ فور آ اپنی نگاہ پھیر لے۔ پھر دوبارہ اسے دیکھنے کی کوشش نہ کرے۔ بلاقصد وارادہ جو نگاہ اجنبی عورت پر پڑگئی تھی وہ معاف ہے، اس پر کوئی مواخذہ نہ ہوگا۔ قر آن میں بھی ہے: قُلُ لِّلُهُ وَمِنِيْنَ يَعُضُّواً

اس حدیث کی بنا پر امام نو وی اور بعض دوسر ےعلاء کا خیال ہے کہ عورت کوراہ میں منہ ڈھکنا اجب نہیں ہے بلکہ سنت اور مستحب ہے۔لیکن مر دوں کو ان سے اپنی نگاہ بچانی چا ہے۔ البت جہاں حقیقی ضرورت ہو وہ ہاں دیکھنے کی اجازت ہے۔ مثلاً کوئی شخص کسی عورت سے نکاح کرنا چا ہتا ہے تو وہ ایک نظر اس عورت کو دیکھ کر اطمینان حاصل کر سکتا ہے۔ ایسا کر نے میں کوئی مضا کھ نہیں ہے۔ اسی طرح تفتیش جرائم کے سلسلے میں کسی مشتبہ عورت کو دیکھنا، یا علاج کے لیے طبیب کا مریض عورت کو دیکھنا جائز ہے۔ شہادت کے موقع پر بھی قاضی گواہ عورت کو دیکھنا ہے۔ یہ کا مریض عورت کو دیکھنا جائز ہے۔ شہادت کے موقع پر بھی قاضی گواہ عورت کو دیکھنا ہے۔ **۲)** وَ عَنْ بُرَدِیْدَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّٰهِ عَلَیْتَ لِعَلِیٌّ: یَا عَلِیُ لاَ تُسَبِّع النَّظَرَة النَّظَرَةَ فَاِنَّ لَکَ الْاُولُی وَ لَیُسَتُ لَکَ الْلَٰ حَوْقُ. **۲)** معرورت کو دیکھنا جائز ہے۔ شہادت کے موقع پر بھی قاضی گواہ عورت کو دیکھنا ہے۔ **۲)** کو عَنْ بُرَدِیْدَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّٰهِ عَلَیْتَ لِعَلِیٌّ: یَا عَلِیُ لاَ تُسَبِّع النَّظَرَة **۲)** کو عَنْ بُرَدَیْدَةٌ قَالَ: اللَّظَرَة فَانَ الْحَورَةُ. **۲)** کو میں ایک الا وُ لی وَ لَیُسَتُ لَکَ الْلَٰ حَورَةً. **۲)** کو میں ایک ایک الا وُ لی وَ لَیُسَتُ کَکَ الْلَٰ حَورَةً. **۲)** معورت کی پر نظر پڑ جانے کے بعد دوبارہ نظر نہ ڈال ۔ پہلی (اتفاق) نظر تیرے لیے ہیں دوسری تیرے لیے ہرگر ہیں ہے۔ **1)** تصریحہ یونی پہلی نظر جو اتھا قاکسی عورت پر پڑ گی اس پر مواخذہ نہ ہوگا لیکن اس کے بعد اگر دوسری نظر اردادتا کوئی اس پر ڈالتا ہے تو یہ ہرگر جائز نہ ہوگا۔ اس لیے اگر کسی شخص کی بلا ارادہ کسی

عورت پرنگاہ پڑ جائے تو اس کی طرف سے اپنی نظر ہٹا لے، اسے دوبارہ دیکھنے کی ہرگز کوشش نہ

کرے۔ جمہ الوداع کے موقع پر قبیلہ شعم کی ایک عورت راستہ میں حضور ﷺ کوروک کر ج متعلق ایک مسلہ یو چھنے گئی۔ فضل بن عباسؓ ( حضورؓ کے چچاز ادبھا کی جواس وقت نوجوان سے ) نے اپنی نگا ہیں گاڑ دیں۔ نبی ﷺ نے ان کا منہ پکڑ کر دوسری طرف کر دیا۔ (بناری، ابودا دَو، تر ندی) مرد ہی کونہیں عورتوں کو بھی غض بھر سے کا م لینا چا ہے۔ انھیں بھی قصد آ کسی مرد کو دیکھنے کی کوشش نہیں کرنی چا ہے۔ لیکن عورتوں کے مردوں کے دیکھنے کے معاطے میں اتی تحق نہیں ہے جتنی تختی مردوں کے عورتوں کے دیکھنے میں ہے۔ چناں چہ حضرت عا کشتہ کو مبشیوں کے نیز ہ بازی کا کھیل نبی سی تحد در حصایا تھا۔ حالاں کہ پر دہ کا حکم نازل ہو چکا تھا اور حضرت عا کشتہ بالخ تھیں۔ البتداس کی اجازت ہر گرنہیں دی جاسکتی کہ عورتوں اور مردوں کا اختلاط ہو۔ مرداور عورتیں کسی مجلس میں ایک ساتھ جمع ہوں اور وہ آ لیں میں بے نکلی اور مردوں کا اختلاط ہو۔ مرداور کورتیں کسی مجلس میں ایک ساتھ جمع ہوں اور وہ آ لیں میں بے نکلی نے میں کریں اور شوق اور دی کے مردوں کے دیکھے کے معا

غض بصر کا منشا میتھی ہے کہ کوئی کسی عورت یا مرد کے ستر پر نگاہ نہ ڈالے۔ حضور ﷺ نے مرد کے ستر کے حدود ناف سے گھٹنے تک مقرر کیے ہیں۔ جسم کے اس حصہ کو بیوی کے سواکسی دوسرے کے سامنے کھولنار وانہیں (دارقطنی، بیبق)۔ مردوں کے لیے عورت کا ستر ہاتھ اور منہ کے سوا اس کا پوراجسم ہے، جس کو شوہر کے سواکسی دوسرے مرد کے سامنے ہرگز نہ کھلنا چا ہے، یہاں تک باپ اور بھائی کے سامنے بھی اسے کھولنا جائز نہیں ہے۔

عورت كوالياباريك يا چست لباس بهى يہننا درست نہيں ہے، جس سے بدن اندر سے جھلكتا ہو يا بدن كى ساخت نماياں ہو۔ ايك بار حضرت عا كَتْمَ كى بہن حضرت اساء بنت الى بكر رسول خدا يلي كس منة كميں وہ باريك كپڑے پہنے ہوتے تحس ۔ آپ نے منه پھيرليا اور فرمايا: اسے اساء جب عورت بالغ ہوجاتے تو يد درست نہيں كداس كے اور اس كے سواكو كى حصد نظر ند آئے۔ آپ نے مند اور ہاتھ كى طرف اشارہ فر مايا (ابوداؤد) ۔ اس سلسلے ميں بس اتى رعايت ہے كہ باپ بھائى وغيرہ اپنے محرم رشتے داروں كے سامنے عورت جسم كا اتنا حصد كھول سكتى ہے گھر كا كامكان كرتے ہوئے جس كے كھولنے كى ضرورت پر تى ہے۔ مثلاً آٹا گوند ھنے كے دفت اپنى آستين چڑ ھاليا يا گھر كافرش دھوتے ہوئے پائچ كچھاو پر اٹھالينا۔ كس كے ستر پر نگاہ ڈالنے سے بچنا شريعت كى نگاہ ميں ضرورى ہے۔ حضرت بلى س روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ''کسی زندہ یا مردہ کی ران پر نگاہ نہ ڈالو۔'' (ابن ماجہ، ابوداؤد) تنہائی کی حالت میں بھی بر ہندر ہنا درست نہیں ہے۔حضور ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: ''خبر دار کبھی برہنہ نہ رہو، کیوں کہتمھارے ساتھ وہ (رحمت کے فر شتے ) رہتے ہیں، جو بھی تم سے الگ نہیں ہوتے سوائے اس دفت کے جبتم رفع حاجت کرتے ہویا پنی بیوی کے پاس جاتے ہو، لہٰذاان ے حیا کرواوران کا احتر املحوظ رکھو۔'' (ترندی) ایک دوسری حدیث میں ہے کہ آپ ؓ نے فرمایا: اِحْفَظُ عَوْرَتَكَ اِلاَّ مِنْ زَوُجَتِكَ أَوُ مَا مَلَكَتُ يَمِينُكَ <sup>((</sup>ال**بِ سرّ)وا پن بيوى اورلونڈى** کے سواہر ایک سے محفوظ رکھو۔''سائل نے دریافت کیا: اور جب ہم تنہائی میں ہوں؟ فرمایا: خاللہ تَبَارَكَ وَ تَعالىٰ اَحَقُّ أَنُ يُسْتَحْيَا مِنُهُ '' تواللد تبارك وتعالى اس كاسب سے زياده حق دار ہے کہاس سے حیا کی جائے۔''(ابوداؤد،ابن ماجہ،تر مٰدی) ٣٧ وَ عَنُ أَبِي أُمَامَةٌ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى اللهُ عَالَ: مَا مِنُ مُسُلِمٍ يَنْظُرُ إِلَى مَحَاسِنِ امُرَأَةٍ اَوَّلَ مَرَّةٍ ثُمَّ يَغُضُّ بَصَرَهُ إِلَّا اَحُدَتَ اللَّهُ عِبَادَةً يَجدُ حَلاَوَتَهَا.  $(\mathbf{x})$ ترجمه: حضرت ابوأمامة سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' جس سی مسلم کی نظر کسی عورت کے حسن و جمال پر پہلی بار پڑ جائے پھر دہ فوراًا بنی نظر ہٹا لے تو لا ز ما خدااس کے لیے ایسی عبادت پیدافرمائے گا کہ اس کی حلاوت (لذت )اسے حاصل ہوگی۔'' تشریح: یعنی اگر سی مسلم شخص کی نظر کسی پرائی عورت کے حسن و جمال پر پڑ گئی اور اس نے اپنی نگاہ اس سے ہٹالی اور دوبارہ اس پرنگاہ ڈالنے کی کوشش نہیں کی تو آخرت کےعلاوہ دنیا میں بھی خدا اس کے عوض اسے ایسی چیز عطا فرمائے گا، جوحسن خلاہر سے فائق برتر اورا نتہائی لذت بخش شے ہوگ۔ وہ درحقیقت ایک ایسا جمالیاتی تجربہ ہوگا، جواہے اِسی موجودہ زندگی میں حاصل ہوگا۔ بیہ تجربہ من جانب اللہ ہوگا، اس لیے اس کے معتبر اور قابلِ اعتماد ہونے میں کسی شبہ کی تنجائش نہیں ہوسکتی۔اس جمالیاتی تج بیکواس حدیث میں لفظ عبادت سے تعبیر فرمایا گیا ہے۔عبادت سے مراد یہاں خدا کی معرفت اور اس کا عرفان ہے۔جس سے بڑھ کرراحت بخش اور سرورانگیز تجربہ دوسرا ممکن نہیں ہے۔

یہاں بیر بھی ملحوظ رہے کہ اسلام میں عام عبادات بھی حقیقت میں حق شناسی اور معرفت ِالہی کا اظہار ہیں۔صحیح مسلم کی ایک روایت میں لفظ ْ عبادت ٗ معرفت یا یہچان کے مفہوم كلامرنبوت جلدسوم

میں بھی استعال ہوا ہے۔ حدیث کے الفاظ میہ بین: لَمَّا بَعَتَ مُعَادًا اِلَی الْیَمَنِ قَالَ: اِنَّکَ تَقُدَمُ عَلَىٰ قَوْمِ اَهُلِ کِتَابٍ فَلْیَکُنُ اَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمُ اِلَیْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فَاِذَا عَرَفُوْا اللَّه فَاَحُبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهُ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِی یَوْمِهِم وَلَیْلَیْهِم فَاِذَا فَعَلُوْا فَاحُبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهُ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِی یَوْمِهِم وَلَیْلَیْهِم فَاِذَا فَعَلُوْا فَاحُبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهُ عَذَوَ حَلَّ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِی یَوْمِهِم وَلَیْلَیْهِم فَاِذَا فَعَلُوْا فَقَرَائِهِم فَاذَا اللَّهُ عَذَو حَلَّ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ وَ تَوَقَّ حَرَائِهِم أَنَّ اللَّهُ عَذَا اللَّهُ عَذَو مَعَانِ اللَّهُ عَنْوَدَهُ عَمَدُوْ فَقَرَائِهِم فَاذَا اَطَاعُوا بِهَا فَحُدُ مِنْهُمُ وَ تَوَقَّ حَرَائِهِم أَنَ اللَّهُ عَنْوَالِهِمُ فَتُرَدُ عَلَى عدا اللَّهُ فَرَدَا اللَّهُ عَدْ مَالَى مَا اللَّهُ عَدَو اللَّهُ مَا عَدَى مَعْلَوْلَ عَمْ اللَّهُ مَا عَنْ اللَّهُ عَنْوَ مَا عَلَى مَعْلَ اللَّهُ مَا عَدَى مَالَى اللَّهُ عَدْدَةً عَدَى مَا عَامَةً عدا اللَّهُ فَقَرَائِهِ مُ فَاذَا اللَّهُ عَدْ عَوْمَ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَدَو مَعْدَو مَا عَنْ اللَّهُ عَدَو مَا عَنْ اللَّهُ عَدُو مَا عَنْ اللَّهُ عَدْمَا عَنْ اللَّهُ عَدَدَ مَنْ عَلَيْهِ مَا عَنْ مَنْ مَا عَنْ عَنْ عَمْ مَا عَنْ عَلَيْ عَدَا عَلَيْ اللَّهُ عَنْ مَا عَنْ عَالَةً عَدَ عَنْ مَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَنْ عَلَيْ مَا عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَلَيْ مَا مَا عَنْ عَدْ مَا عَنْ عَلَيْ عَلَى مَا مَا عَنْ عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَيْ مَا عَنْ عَامَا عَنْ اللَهُ الْحَدَى عَانَ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَلَيْ عَلَى عَامَ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَالَ مَا عَنْ عَدْ مَا عَنْ عَا عَدْمَ مَا عَنْ عَامَا عَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَمْ مَنْ عَنْ عَانَا عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَانَ عَالَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَا عَامَ عَنْ عَا عَنْ عَا عَامَ عَنْ عَلَيْ عَائَ عَنْ عَا مُوا عَا عَا عَالَا عَا عَا عَنْ عَا عَا عَنْ عَا عَا عَنْ عَا عَالَى عَالَا عَاعَا عَا عَا عَا عُوْنَ عَا مَال

اس حدیث میں واضح طور پر عِبَادَۃُ اللَّٰہِ کالفظ خدا کی پہچان کے معنی میں آیا ہے۔اور کہا گیا ہے کہ یمن کے اہلِ کتاب کواس کی دعوت دینا کہ وہ خدا کو پہچانیں اور جب وہ خدا کو پہچان لیس تب عام عبادات نماز،ز کو ۃ وغیرہ کے بارے میں خدا کے احکام سے ان کو صلّع کرنا۔ **فنند آواز** 

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ المَّعُ عَلَيْ مَا التَّصُفِيحُ لِلنِّسَاءِ.

**ترجمہ**: حضرت ابوہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ ارشاد فرماتے تھے :'' تشییح مردوں کے لیے ہے اور دستک عورتوں کے لیے ۔''

تشریح: لیحنی نماز میں امام سے کوئی سہوہور ہا ہوتو اس سے اس کوآ گاہ کرنے کے لیے مرد مقتدی بہ آوازِ بلند شبیح (سبحان اللّٰہ یا اللّٰہ احبر) پڑھے اور مقتدی عورت شبیح کے بجائے دستک دے لیحنی اپنے ہاتھ کو دوسرے ہاتھ پر مار کراما م کو سہو سے آگاہ کرے۔زبان سے آواز نہ نکالے۔

كلامرنبوت جلدسوم

عورت کی آواز بھی عورت ہوتی ہے۔ شکل وصورت کی طرح عورتوں کی آواز میں بھی خدا نے ایسی کشش رکھی ہے کہ مردوں کے دل فطری طور پر اس کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔ نسوانی آواز میں خاص قشم کے لوچ اور لطافت کی وجہ سے دلوں میں نارواقشم کے جذبات کے الجمر نے ادر ان کے پرورش پانے کے امکانات پیدا ہو سکتے ہیں۔ قلوب کی پاکیز گی کی حفاظت کے لیے شریعت نے ضروری سمجھا کہ نماز میں سہو کے موقعے پرعورتیں شیچ کے بجائے دستک سے کام لیں۔ جب نماز میں فتنہ آواز سے لوگوں کے محفوظ رہنے کا اس درجدا ہتمام کیا گیا ہے تو عام حالات میں اس فتنہ سے اپنی کو تحفوظ رہنے کا اس درجدا ہتمام کیا گیا ہے تو عام حالات میں فتنہ مرخوض بخو کی کو شش کس درجہ ضروری ہے۔ اس کو ہر تحف بخو کی سمجھ سکتا ہے۔

(1) عَنُ زَيْنَبَ امُرَأَةَ عَبُدِ اللهِ قَالَتُ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: إذَا شَهِدَتُ إحْدَاكُنَّ الْمُسْجِدَ فَلاَ تَمَسَّ طِيْباً.

ترجمه: حفرت زينب خفرت عبد الللاكى بيوى روايت كرتى بين كه رسول خدا فى بم (عورتوں) \_فر مايا: 'جبتم ميں \_كوئى عورت معجد ميں آئے تو خوشبولكا كرنہ آئے۔' تشريح: يعنى وه ايى خوشبولكا كر معجد ميں نه آئے كه دورتك فضا معطر ہوجائے اور يدخوشبوم دوں تك پنچ - كيوں كه سى عورت كى خوشبوكى وجه مردكواس كى طرف رغبت پيدا ہو كتى ہے اور يہ چز فتنہ دفسادكا سبب بن كمتى ہے۔ (٢) وَ عَنُ أَبِي هُوَ يُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكِنَهِ: أَيُّمَا الْمُواَةِ أَصَابَتُ بُحُورًا

أبه وعنا العِشَاءَ الأخرَة.

ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جوعورت خوشبو کی دھونی لےوہ ہمارے ساتھ عشاء کی جماعت میں شریک نہ ہو۔''

**تنشر یح:** یعنی عود اور خوشبود ارلوبان وغیرہ کی دھونی سے اپنے جسم، بال اور لباس کوخوشبو میں بسا کر مسجد میں لوگوں کے ساتھ نماز ادا کرنے نہ آئے ، کیوں کہ اس کی خوشبو مردوں کی ناک تک پہنچے گی اور یہ چیز فننے کا باعث ہو کتی ہے۔ در مرید بید دیکر در بردر گرفتہ دیکر تو میں دور میں نز ملیلا ہے کہ دکھی وزیر اور ترین میں کہ دکھی

(٣) وَ عَنُ أَبِي هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّ إِنَّ طِيْبَ الرِّجَالِ مَا ظَهَرَ

رِيْحَةُ وَلَمُ يَظْهَرُ لَوُنْهُ، اللا إِنَّ طِيْبَ النِّسَآءِ مَا ظَهَرَ لَوُنُهُ وَ لَمُ يَظْهَرُ رِيْحَة. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جان لو، مردوں کی خوشبووہ ہے، جس کی بوعیاں اور ظاہر ہولیکن اس کا رنگ ظاہر نہ ہو۔ جان لو کہ عورتوں کی خوشبووہ ہے، جس کا رنگ ظاہر ہو، اس کی بوظاہر نہ ہو۔'

تشریح: عمران بن مُصین یک روایت میں بدالفاظ آئے ہیں: اَلاَ وَطِیْبُ الرِّ جَالِ رِیْحٌ لاَ لَوُنَ لَهُ وَقَالَ: وَ طِیْبُ النِّسَآءِ لَوُنَّ لاَ رِیْحَ لَهُ (ابوداؤد)'' جان لو، مردوں کی خوشبو میں مہک ہوتی ہے، رنگ نہیں ہوتا اور عورتوں کی خوشبو میں رنگ ہوتا ہے، مہک نہیں ہوتی۔' مردوں کی خوشبو کی مثال گلاب اور مشک وغیرہ ہیں کہ ان میں خوشبو ہوتی ہے لیکن ایسا

رنگ نہیں ہوتا کہ آرائی اورزینت کے لیے ان کو استعال کیا جا سکے عورتوں کے لیے پسندیدہ خوشبو کی مثال زعفران اور مہندی وغیرہ ہیں، جن میں رنگ تو ہوتا ہے کہ خطاہری زینت و آرائیگ میں معاون ہو سکیں لیکن ان میں کو کی ایسی تیز قسم کی خوشبونہیں ہوتی کہ سی فننے کا باعث ہو۔عورتوں کے لیے بیچکم کہ وہ تیز خوشبو نہ لگا کئیں اس وقت کے لیے ہے جب کہ وہ باہر کلیں ورنہ اپنے گھر میں خاوند کے پاس جس طرح کی خوشبو وہ چاہیں استعال کر سکتی ہیں۔

عريانيت سے بر بيز <١> عَنِ ابْنِ مَسْعُوُدٌٍ عَنِ النَّبِيَّ قَالَ: ٱلْمَرُأَةُ عَوْرَةٌ، فَإِذَا خَرَجَتُ إِسْتَشُرَفَهَا الشَّيْطَانُ.

**ترجمہ**: حضرت ابن مسعودؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ارشاد فر مایا:'' عورت پر دے کی چیز ہے۔چناں چہ جب کوئی عورت با ہ<sup>ر</sup>کلتی ہے تو شیطان اسے تا کتا ہے۔'

تشريح: عورت کی شخصیت ہی ایسی واقع ہوئی ہے کہ اسے اپنے وقار وعظمت کی حفاظت کی طرف خاصی توجددینے کی ضرورت پیش آتی ہے۔عورت کی قدر وقیت ریہیں ہے کہ اسے محض جنسی ہوس نا کیوں کی تسکین کا سامان تصور کیا جائے۔ باحیا عورت کی غیرت کوتو سی تھی گوارانہیں ہوسکتا کہ کسی ہوس کارکی ناپاک نگاہ بھی اس پر پڑ سکے۔ شیطان کی پوری کوشش سیہ ہوتی ہے کہ وہ لوگوں کو اخلاقی لحاظ سے نہایت پستی میں گرادے، وہ لوگوں کو بدکار اور فسق وفجو د میں مبتلا دیکھنا چا ہتا ہے۔عورت جب اپنے محفوظ گھر ے باہرنگلتی ہے تو شیطان اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس کے لیے کوشاں ہوتا ہے کہ غیروں کی نگاہیں اس پر پڑیں اور دہ ان کو فتنے میں مبتلا کر کے رہے۔ ہوس کاریوں اور بدکاریوں میں پڑنے کے بعد آ دمی کا کوئی کردارنہیں رہتا۔ اور اس حقیقت کو سمجھنا پچھ مشکل نہیں کہ بے کردار څخص سے خدا کی بندگی ممکن نہیں ہو سکتی ۔ اور شیطان کی ساری سعی و جہد کا اصل مقصد یہی ہے کہ وہ لوگوں کو خدا کی طاعت و بندگی سے برگشتہ کرد ہے۔

(۲) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنَى بَهَ النَّاسِ وَ نِسَآةٌ حَاسِيَاتٌ أَرَهُمَا قَوُمٌ مَعَهُمُ سِيَاظٌ كَاذُنَابِ الْبَقَرِ يَضُرِبُوُنَ بِهَا النَّاسِ وَ نِسَآةٌ حَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُعِيلاتٌ مَائِلاتٌ رُؤُسُهُنَ كَاسَنِمَةِ الْبُخْتِ الْمَآئِلَةِ لاَ يَدُخُلُنَ الْجَنَّةَ وَ لاَ يَحِدُنَ زِيْحَها وَ إِنَّ رِيْحَها لَتُو جَدُ مِنُ مَّسِيرةٍ تَحَدَا الْمَآئِلَةِ لاَ يَدُخُلُنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدُنَ زِيْحَها وَ إِنَّ رِيْحَها لَتُو جَدُ مِنْ مَسِيرةٍ حَدَا يَ الْمَآئِلَةِ لاَ يَدُخُلُنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدُنَ زِيْحَها وَ إِنَّ رِيْحَها لَتُو جَدُ مِنْ مَسِيرة مَعْدا فَي الْمَآئِلَةِ لاَ يَدُخُلُنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدُنَ زِيْحَمَد اللَّهُ عَنْدَا الْعَنْ مَعْديمة اللَّهُ مَعْديمة مَا وَ إِنَّ رِيْحَها لَتُو جَدُ مِنْ مَسِيرة فَ كَذَا وَ حَذَا . (ملم) وَلا يَجدن زِيْحَما اللَّ مِنْعَر مَانَ الْعَرْدَةُ مَا يَعْهُ مَعْ يَعْنَ الْحَدَى مَا يَعْروز مَا مَنْ مَعْديمة اللَّهُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ مَنْ مَعْديمة ما يَ مَنْ مَا يَعْروز مَنْ مَا مَنْ وَرَقُ حَدُونَ مَا مَا يَ مَا يَ مَنْ الْعُرْفَ مَا يَ مَنْ مَا مَنْ مَا يَ مَا يَ مَا مَا مَعْمَ مَنْ مَا يَعْمَ مِن اللَّا مَنْ عَنْ الْعَنْ مَنْ مَنْ الْعُنْ مَا يَ مَنْ الْمَا مَا عَالَا مَا مَا يَ مَنْ مَعْنَ مَا يَ مَنْ مَ مَعْ يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ الْمَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَا يَ مَنْ الْعُرْفَ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَنْ الْمُ مَا يَ مَنْ يَ مَنْ الْعُدَى مَا يَ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَنْ عَالَ مَ مَا يَ مَنْ يَ مَنْ يَ مَنْ مَا يَ مَنْ يَ مَا يَ يَ قَا مَ عَالَ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ عَامَ مَا يَ مُنْ مَا يَ مَنْ مَا يَ عَلَى مَا يَ مَا يَ مَنْ يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَنْ مَا يَ مَا يَ عَامَ يَ مَنْ يَ مَا يَ يَ بَعْمَ مَ مَا يَ يَ مَ مَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَ مَا يَ مَا يَ يَ يَ مَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَ يَ مَا يَ يَ مَ مَا يَ يَ مَا يُ مَا يَ مَا يَ مَا يُ يَ مَ مَا يَ يَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَ يَ مَ مَ يَ مَ مَ يُ مَ يَ يَ مَ مَ يَ مَ مَ يَ مَ يَ يَ مَ مَ

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ظلم وزیادتی کوروار کھنے والے لوگ جنت کے مستحق نہیں ہوتے اسی طرح وہ عورتیں بھی جنت میں داخل ہونے کا حق نہیں رکھتیں جواخلاقی لحاظ سے اس پستی کو پہنچ گئی ہوں کہ ان کی زندگی میں سب سے کیف انگیز چیز بس میرہ گئی ہو کہ وہ دوسروں کو لبھانے اور انھیں اپنا گرویدہ بنانے میں کا میابی حاصل کریں۔ دوسروں کو اپنا شکار بنائیں اور خود دوسروں کی نگاہ ہوں کا شکار ہوں ۔ ایسی عورتیں دوسروں پرڈ ورے ڈالنے کے لیے بنا ڈسنگار سے ہوگ کہ اسے زیبِ تِن کر کے بھی وہ عریاں ہوں گی ۔ ان کا کپڑ اا تنابار یک ہوگا کہ اندر سے ان کا

استيذان (١) عَنُ أَبِي هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ قَالَ: لَوُ أَنَّ رَجُلاً إِطَّلَعَ عَلَيُكَ بِغَيْرِ إِذُنِ فَحَدَنُنَهُ بِحَصَاةٍ فَفَقَاتَ عَيْنَهُ مَا عَلَيْكَ مِنُ جُنَاح. (مَلَم) ترجمه: حضرت ابو مريرة مريرة مروايت ب كهرسول الله ين فرمايا: '' الركونى شخص تمهار ب گھر میں بغیرتمھاری اجازت کے جھانکے اورتم اسے ایک کنگری سے مارواور اس کی آئکھ پھوٹ جائے تو تم برکوئی گناہ نہیں۔''

تشريح: زمانه جابليت مين المل عرب ب تكلف حُيِّيتُمُ صَبَاحًا، حُيِّيتُمُ مَسَاءً (صبح بخير،

110

كلامرنبوت جلدسوم

شام بخیر) کہتے ہوئے ایک دوسرے کے گھر میں داخل ہو جاتے تھے۔ بعض اوقات عورتوں یرنادیدنی حالت میں نگامیں پڑ جاتی تھیں۔اللہ تعالٰی نے اس کی اصلاح فرمائی اور ہرشخص کواس ے اپنے گھر میں تخلیہ (Privacy) کاحق عطا فر مایا۔ اور اجازت کے بغیر کسی نے تخلیہ میں خلل انداز ہونے کو یکسرممنوع قرار دے دیا۔کسی کے گھر میں بغیراس کی اجازت کے جھانگنا معیوب ہےاس کا بخویلی انداز دحضور تک اس حدیث سے کیا جاسکتا ہے۔ ٢> وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ شَبُّ فَدَعَوُتُ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَبْ مَنُ هَٰذَا؟ قُلُتُ: آنَا. قَالَ فَخَرَجَ وَهُوَ يَقُوُلُ: آنَا آنَا. (مسلم) ترجمه: حضرت جابر بن عبداللله بيان كرت ميں كمين نبي الله كے پاس حاضر موار ميں ف آ واز دی۔ نبی ﷺ نے دریافت فرمایا:'' کون ہے؟'' میں نے عرض کیا کہ میں ہوں۔ آ پؓ بہ کہتے ہوئے باہرتشریف لائے: '' میں تو میں بھی ہوں۔' تشريح: ابودا وَدكى روايت مي ب: عَنْ جَابِرٌ أَنَّهُ ذَهَبَ اِلَى النَّبِيَّ فِي دَيْنِ أَبِيْهِ فَدَقَقْتُ الْبَابَ فَقَالَ: مَنُ هذَا؟ فَقُلْتُ: أَنَا. قَالَ: أَنَا آَنَا كَأَنَّهُ كَرِهَهُ. ''حضرت جابرٌ بيان كرتے بي کہ وہ اپنے باپ کے قرض کے سلسلے میں نبی ﷺ کے پاس گئے ۔وہ کہتے ہیں کہ میں نے دروازہ كمتكه اا\_ آ ب في حيا: ' كون ٢ ? ' ميں في عرض كيا كه ميں - آ ب فرمايا: ' ميں تو ميں بھی ہوں ۔'' گویا آپؓ نے اسے سخت ناپسند فرمایا۔ مطلب بیہ ہے کہ اس'' میں'' ہے کوئی کیا شہجے کہتم کون ہو۔ شہمیں صاف صاف اپنا نام ليناحا ہے۔ (٣) وَعَنُ أَبِى مُوسى الْأَشْعَرِي قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَن يَقُولُ: أَلْإِسْتِيذَانُ ثَلاَ ثًا فَإِنْ أَذِنَ لَكَ وَ إِلَّا فَارُجِعُ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابوموئ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بیفر ماتے ہوئے سا: '' اجازت مائکی تین بارہے۔ پھراگراجازت ملےتو بہتر ور نہلوٹ جاؤ۔'' **تشريح:** يەتىن بارآ داز دىناپ درپ نە ہونا چاہے - بلكەڭھېرگھېركر پكارنا چاہے - اس ليے كە اس کا امکان ہے کہ صاحب خانہ کو کوئی ایسی مشغولیت ہو کہ وہ فور أجواب دینے سے قاصر ہوا ہے اس کاموقع ملناحا ہے کہ دہ اپنی مشغولیت سے فارغ ہو سکے۔

اجازت ما نَكْنے كا طريقة بھى نبى ﷺ نے سکھایا ہے كەدردازے پر پہنچ كريوں كہيں: ٱلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ أَ ٱدْحُرُ (ابوداؤد)'' ٱلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ كياميں اندرا سكتا ہوں۔'

بلااجازت کسی کے تھریس جھانکنا توالگ رہا۔ بغیر اجازت کسی کے خط پر نظر ڈالنا بھی سخت گناہ کی بات ہے۔ چناں چہ حضور ﷺ کا ارشاد ہے: مَنُ نَظَرَ فِی کِتَابِ اَحِیْهِ بِغَیْرِ اِذْنِهِ فَاِنَّمَا یَنْظُرُ فِی النَّارِ (ابوداؤد)'' جس کسی نے اپنے بھائی کے خط میں اس کی اجازت کے بغیر نظر دوڑ ائی وہ بس آگ میں جھانکتا ہے۔'

تخليداور مس سے اجتناب (١) عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ لَا يَبِينَتَنَّ عِندَ اِمُوَأَةٍ ثَيّبِ اِلَا اَنُ يَحُوُنَ نَاكِحًا أَوُ ذَا مَحُوَمٍ. ترجمه: حفرت جابرٌ سے روایت ہے کہ رسولِ خدایت نے فرمایا:'' خبر دارکوئی مردکسی میں (شادی شدہ) عورت کے ساتھ شب نہ گزارے الا ہی کہ وہ مرداس کا خاوند یا محرم ہو۔' تشریح: یعنی شوہر یا محرم کے علاوہ شادی شدہ عورت کے ساتھ کوئی دوسر احض رات نہ اسر

کسو بیعی بال اوردہ بھی رات کی تنہائی میں،اس کا قومی اندیشہ رہتا ہے کہ نفسانی خواہش کے زیرِاثر کرے۔تنہائی اوردہ بھی رات کی تنہائی میں،اس کا قومی اندیشہ رہتا ہے کہ نفسانی خواہش کے زیرِاثر وہ کوئی غلط کام نہ کرمیٹھیں۔شریعت نےصرف زنا ہی سے نہیں روکا بلکہ اس نے ان اسباب و محرکات کابھی سد باب کیا ہے، جوآ دمی کو برائی اورجنسی بےراہ روی کی طرف لے جاسکتے ہیں۔ محرم سے مرادعورت کے وہ رشتے دار ہیں جن سے ہمیشہ کے لیے اس کا نکاح حرام ت مشہرایا گیاہے، جیسے باب، دادا، بھائی، چچا، ماموں وغیرہ۔ اس حدیث کا مطلب بینہیں ہوتا کہ عورت شادی شدہ نہیں بلکہ کنواری ہے تو اس کے ساتھ رات گزارنے میں کوئی قباحت نہیں ہے، جو حکم شادی شدہ عورت کے لیے ہے وہی حکم کنواری کے سلسلے میں بھی ہے۔ یعنی اس کے ساتھ بھی کسی نامحرم کا رات گز ارناجا ئزنہیں ہے۔ ٢> وَ عَنُ عُقْبَةَ بُنِ عَامِرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: إِيَّاكُمُ وَالدُّخُوُلَ عَلَى النِّسَآءِ فَقَالَ رَجُلٌ مِّنَ الْأَنْصَارِ. يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، أَفَرَأَيْتَ الْحَمُوَ؟ قَالَ: ٱلْحَمُوُ اَلْمَوْتُ. (مسلم) ترجمه: حضرت عقبه بن عامر "روايت ب كدرسول خداي فرمايا" اجنبى عورتو ا یاس جانے سے بچو۔ ایک انصاری نے عرض کیا: یا رسول اللہ ، حمو کے بارے میں آ پ کا کیا تھم ب؟ آ ڀَ نے فرمايا: "حموتو موت ہے۔ " **تشریح:** حمو سے مراد شوہر کے عزیز اور اقرباء ہیں جیسے خاوند کا بھائی ( دیور )، اس کے چیا کا بیٹا، جن سے عورت کا نکاح ہوسکتا ہے، جن سے نکاح نہ ہوسکتا ہو جیسے شوہر کا باپ یا اس کا بیٹا تو بیٹرو میں داخل نہیں ہیں۔ <sup>••</sup> حموتو موت ہے' <sup>1</sup>یعنی وہ سب سے بڑھ کر ہلا کت کا باعث ہوسکتا ہے۔ تنہا ئیوں میں

مولو محوت ہے یک وہ سب سے بڑھ کر ہلا کت کابا عث ہوسکا ہے۔ نہا لیوں یک جو کے غیر محرم عورت کے ساتھ نشست و برخاست رکھنے کی وجہ سے ان کے کسی برائی میں مبتلا ہوجانا کوئی غیر متوقع بات نہیں ہے۔ عرب کہتے ہیں: الاسد الموت (شیر موت ہے) اور السلطان النار (سلطان آگ ہے) یعنی ان سے ملنا گویا موت اور آگ سے ملنا ہے۔ الحمو الموت (شوہ برکے اقارب موت ہیں) کا مفہوم یہ ہوا کہ شوہ بر کے دشتے داروں کے ساتھ خلوت نشینی اجنبیوں کے ساتھ خلوت میں رہنے سے کہیں زیادہ اندیشہ ناک ہے۔ (تر ندی) الشَّیْطَانَ.

يرده (1) عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَنْهَى النِّسَاءَ فِي احْرَامِهِنَ عَنِ

الْقُفَّازَيْنِ وَ النِّقَابِ وَمَا مَسَّ الْوَرُسُ وَالزَّعْفَرَانُ مِنَ الشِّيَابِ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ انھوں نے رسول اللہ ﷺ کو حالت احرام میں عورتوں کومنع فرماتے ہوئے سنا، دستانے استعال کرنے اور نقاب ڈالنے سے اور ایسے کپڑا پہنے سے جس میں ورس اور زعفران گلی ہو۔'

**تشريح:** ورس ايك قتم كي گھاس ہے، جس سے رنگائى كا كام ليتے ہيں۔ حجرت باسرورا مار مار مار مار مار مار مار

ج ایک ایسی عبادت ہے، جس میں محبت ِ الہی سے سرشار ہو کر والہا ندا ندا زاختیا رکرنا پڑتا ہے۔ اس میں بندوں پر ایک بے خودی کی سی کیفیت طاری رہتی ہے۔ زیبائش و آ رائش کا اہتمام اس مطلوب کیفیت کے سراسر منافی ہے۔ ج کا مقصود ہی ہیہ ہے کہ آ دمی اپنے آپ سے بے پرواوبے نیاز ہو کر کلی طور پر خدا کے جمال و کمال کودل و نگاہ میں بسانے کی کوشش کرے۔ اس لیے حالت ِ احرام میں عورتوں کو نہ صرف بید کہ آ رایش اور زیبایش سے روکا گیا ہے بلکہ منہ پر نقاب ڈالنے تک سے منع کیا گیا ہے۔ گویا بیان بات کا اظہار ہے کہ خدا کے جمال کے سامنے کسی کا اپنا حسن و جمال کوئی چیز نہیں ہے۔ نقاب ہٹانے کا اصل مقصود خالق کے مقابلے میں مخلوق کے حسن و جمال کی نفی ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ عورتوں کو عام دنوں میں چہرے پر نقاب ڈال کر باہر نکلنا چاہیے۔ اگر عورتیں چہرے پر نقاب ڈال کر نہ کلی ہوتیں تو اس حکم کی کوئی ضرورت ہی پیش نہ آتی کہ حالت احرام میں خواتین اپنے چہرے پر نقاب نہ ڈالیں۔ قرآن میں ارشاد ہوا ہے: یکا ٹیما النَّبِیُ قُلُ لِّاَزُوَاجِکَ وَ بَنٰذِکَ وَ نِسَآءِ الْمُؤُمِنِیُنَ یَدُنِیُنَ عَلَیْهِنَّ مِنُ جَلاَبِیْبِهِنَّ (الاحزاب: ۵۹)' اے نبی، اپنی بیو یوں اور اپنی بیٹیوں اور اہل ایمان کی عورتوں سے کہہ دو کہ وہ اپنے او پر اپنی چا دروں کا پری نگاہ ڈالی کریں۔ 'مفہوم ہی ہے کہ اگر خواتین کو باہر نگلنے کی ضرورت پیش آ جائے تو یوں ہی نہ نگل پڑیں بلکہ وہ چا در استعال کریں اور چا در کا ایک حصہ اپنے چہرہ پر لئکا لیں تا کہ ان پر کسی کو ہری نگاہ ڈالنے کا موقع نہ مل سکے اور دیکھنے والے سے بچھ لیں کہ یہ شریف خاندان کی خواتین ہیں، دین سے کوئی غلط تیم کی تو قع نہیں کی جاسکتی۔ اس طرح بیخواتین آ وارہ مزان کی خواتیں ہیں،

قرآن میں ایک دوسرے مقام پر فرمایا گیا ہے: وَ قُلُ لِّلُمُؤْمِنْتِ يَغْضُضُنَ مِنْ

ٱبْصَارِهِنَّ وَ يَحْفَظُنَ فُرُوُجَهُنَّ وَلَا يُبُدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا (النور:٣١)'' اور مو ْتن عورتوں سے کہو کہا پنی نگا ہیں بچا کر رکھیں اورا پنی شرم گا ہوں کی حفاظت کریں اورا پنی زینت خلاہر نہ کریں،اس کی بات دوسری ہے جونا گزیر طور پر خلاہ ہوجائے۔''

عورت کی زینت میں ہروہ چیز شامل ہے، جس سے اسے آ رانتگی حاصل ہوتی ہے۔ بیر اکتسابی بھی ہو کتی ہے جیسے زیور، کپڑ ے وغیرہ اور خلقی بھی جیسے رخسار، بال اور دوسر ے جسمانی محاس ۔ اللہ تعالیٰ کا تکم ہے کہ عورت اپنی زینت کی نمایش نہ کرے، اس سے متثنیٰ صرف مَا ظَهَرَ مِنْهَا (زینت میں سے جو ظاہر ہوجائے) ہے۔ مَا ظَهَرَ مِنْهَا سے مراد کیا ہے، اس میں علماء ک کتی اقوال ہیں۔ عام طور سے اس سے مراد چیرہ اور ہتھیلی لیتے ہیں۔ یہ کو یا مومن خواتین کے حق میں ایک رخصت اور تخفیف ہے۔ چیرے اور ہتھیلیوں کے چھپانے میں عور توں کو تخت د شواریوں میں ایک رخصت اور تخفیف ہے۔ چیرے اور ہتھیلیوں کے چھپانے میں عور توں کو تین کے حق اور پریثانیوں کا سامنا کرنا پڑتا۔ اسی لیے انھیں یہ دخصت دی گئی۔ ما ظَهَرَ مِنْهَا کے اس استنی کی یش نظر لیمن لوگوں نے چہرے اور ہتھیلیوں کو پر دے یا تجاب سے متثنی قرار دے لیا اور بیر اعلان کردیا کہ چہرے اور ہاتھ کو چھپانا اسلامی پر دے میں شام نہیں ہے۔ اس لیے عور توں کو غیر محرم مردوں سے چہرہ اور ہاتھ کو چھپانا اسلامی پر دے میں شام نہیں ہے۔ اس لیے عور توں کو غیر عورت کی زینت میں سب سے زیادہ دلک شی اور جاذ ہیں ہوتی ہوں کے چھا ہے میں ہوں تکی قر

سورة النور کی آیت جس میں مَا طَهَرَ مِنْهَا (زینت میں سے جو ظاہر ہوجائے) کو پردے سے منتنی قرار دیا ہے، اس آیت کا تعلق در حقیقت گھر سے باہر کے پردے سے نہیں بلکہ گھر کے اندر کے پردے سے ہے۔لہذا اس کا مطلب صرف یہ ہوگا کہ گھر کے اندریا دوسرے لفظوں میں محرم رشتے داروں، خدام اور نابالغ بچوں سے چہرہ چھپانے کی ضرورت نہیں ہے، ان کے سامنے چہرہ اور ہاتھ کھلا رکھنے کی اجازت ہے۔تفصیل کے لیے سورة النور کی آیت اسلا حظہ کریں، جس میں کہا گیا ہے کہ ' مون عور تیں اپنی زینت ظاہر نہ کریں سوائے اپن شوہروں کے یا اپنے باپوں کے یا اپنے شوہروں کے باپوں یا اپنے بیٹوں کے یا اپنے شوہروں کے بیٹوں کے یا میں ہوں ان کے، یا زیردست مردوں یعنی ان کے جوعورت کی ضرورت کی اپنی ملک میں ہوں ان کے، یا زیردست مردوں یعنی ان کے جوعورت کی ضرورت کی تمرین کی اپنی ملک میں ہوں ان کے، یا زیردست مردوں یعنی ان کے جوعورت کی ضرورت کی تمرین کی اپنی ملک میں ہوں ان کے، یا زیردست مردوں یعنی ان کے جو توں دی خاروں دی کی میں ہوں کا اپنی ملک ہوں، اگر اسلام میں چہرے کا پردہ نہ ہوتا تو پھر قرآن میں اس بات کی مدایت کیوں دی جاتی ہوا ذَا سَنَلَنْتُمُو هُنَّ مَنَاعًا فَسُنَلُو هُنَّ مِنُ وَّرَاءِ حِجَابِ (الاحزاب: ۵۳)' اور جبتم ان سے (امہات المونیین سے ) کچھ مانگوتو پردے کے پیچھے سے ان سے مانگو۔' حضور ﷺ کی از واخ مطہرات کی زندگی مومن خواتین کے لیے بہترین نمونہ ہے۔ اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ جواہل علم چہرے کے پردے کے حق میں نہیں ہیں وہ بھی حجاب یا پردے کی مناسب تر اور اکمل صورت یہی سمجھتے ہیں کہ عورت حق الا مکان اپنے چہرے کو چھپائے۔ بالخصوص موجودہ دور میں جب کہ مت کی گرم باز ارک عام ہے۔

بیواؤں اور غریب عورتوں کو اگر اپنی اور اپنی اولا د کی ضروریات کے لیے باہر نگلنا پڑتا ہے اور الی صورت میں نقاب ڈ النے اور اپنی ہتھیلیاں چھپانے میں اٹھیں دشواریاں اور مشکلات پیش آتی ہیں تو وہ فقتہا کی دی ہوئی رخصت سے فائدہ اٹھا سکتی ہیں، لونڈیوں اور کنیز وں کو شریعت نے معاشرتی مجبوریوں ہی کی وجہ ہے حجاب کی پابندیوں کے سلسلے میں رخصت دی ہے۔لیکن سے محض ایک رخصت ہے اس سے میت تصور نہ کیا جائے کہ اسلام میں چہرے کے پردے کا سرے سے کوئی حکم ہی نہیں ہے۔

(٢) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ كَانَ الرُّحُبَانُ يَمُرُّوُنَ بِنَا وَ نَحُنُ مَعَ رَسُوُلِ اللَّهِ عَلَيْ لَكُنَّ مُحُوِمَاتٌ فَإِذَا جَاوَزُوا بِنَا سَدَلَتُ اِحُدَانَا جِلْبَابَهَا مِنُ رَأُسِهَا عَلَى وَجُهِهَا فَإِذَا جَاوَزُوُنَا كَشَفْنَاهُ.

ترجمہ: حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ ہم (سفر میں) حالت احرام میں رسول اللہ کے ہمراہ تھے، ہمارے قریب سے قافلے گزرتے رہتے تھے۔ جب کوئی قافلہ ہمارے سامنے سے گزرتا تو ہم میں سے ہرعورت اپنی چا دراپنے سر پرتان کراپنے منہ کوڈھک لیتی۔ پھر جب ہمارے پاس سے قافلہ گزرجا تا تو ہم اپنامنہ کھول دیتے تھے۔

تشريح: الردايت بي يمى يمى ثابت ،وتا ب كرعورت كوحى الامكان ابين چر كوغيروں سے چھپانا چا ہے، نہ يدكدوہ بے بحجك ابن چر كوغيروں كرسا منع ياں ركھيں ۔ (٣) وَعَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ أَسُمَاءَ بِنُتَ أَبِى بَكُرٍ دَخَلَتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عِنْهِ وَ عَلَيْهَا ثِيَابٌ رِقَاقٌ، فَأَعُرَضَ عَنُهَا وَ قَالَ: "يا اَسُمَآءُ، إنَّ الْمَوأَةَ إِذَا بَلَغَتِ الْمَحِيْضَ لَنُ يَصُلُحَ أَنُ يُوىٰ مِنْهَا إلَّا هٰذَا وَ هٰذَا وَ أَشَارَ إلَى وَجُعِه وَ كَفَيْهِ. (ابوداوَد) ترجعه: حضرت عائشة مردايت ب كدايك باراساء بنت ابوبكر رسول الله يلا كى خدمت ميں اس حالت ميں حاضر ہوئيں كدان كے جسم پرباريك كپڑ ے تھے۔ آپ نے ان كى طرف سے رُخ يَعِير ليا اور فرمايا: ' اے اساء!عورت جب ايا م حض كو پنج جائے تو يہ ہر گز درست نہيں كداس كے جسم كا كوئى حصہ دكھائى دے۔ سوائے اس كے اور اس كے۔ ' آپ نے اپنے چہرے اور ہتھيليوں كى طرف اشارہ فرمايا۔

**تشریح:** آپؓ نے اسماء بنت ابوبکڑ کی طرف ہے رُخ پھیرلیا کیوں کہان کے کپڑ ے باریک ہونے کی وجہ سے کپڑ ے کے اندر سے بدن جھلک رہا تھا۔ اس سے پوری ستر پوشی نہیں ہو رہی تھی۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جب عورت من بلوغ کو پنج جائے تو اسے دوسروں سے اپنے پور بی جسم کو چھپانا چا ہے۔ البتہ گھر کے اندر اپنے محرم رشتے داروں اور خادم وغیرہ کے سامنے وہ اپنا چہرہ اور اپنی ہتھیلیاں کھول سکتی ہے۔ اس کے لیے رخصت اور رعایت تو بس یہی ہے۔ اس طرح کا ایک واقعہ ابن جریر نے بھی نقل کیا ہے کہ حضرت عا تشہ کے یہاں ان کے اخیافی بھائی عبد اللہ بن الطفیل کی صاحبز اوی آئی ہوئی تھیں ۔ حضور تلک گھر میں تشریف لائے تو ان کو دیکھ کر منہ پھیرلیا۔ حضرت عا تشہ نے عرض کیا کہ یار سول اللہ، میتو میری تھنجی ہے۔ آپ نے فر مایا کہ جب عورت بالغ ہوجائے تو اس کے لیے جائز نہیں کہ وہ اپنے منہ کے سوااور ہاتھ میں اس اور تھیلی کے درمیان ایک مشحی کی جگہ اور باقی تھی ۔

رشتے داروں میں ایسےلوگ جن سے رشتہ ابدی حرمت کا نہ ہو کہ ان سے ایک عورت کا کبھی بھی نکاح نہ ہو سکتا ہوان محرم رشتے دارد ل کے حکم میں نہیں ہو سکتے کہ عورتیں ان کے سامنے بے تکلفی سے اپنی زینت کے ساتھ آسکیں لیکن ان کو بالکل اجنبیوں کے زمرہ میں بھی شامل نہیں کر سکتے کہ ان کے ساتھ کمل پر دہ کیا جائے ، جس طرح غیروں سے پر دہ کرنے کا حکم ہے۔ ان دو انتہا ؤل کے درمیان صحیح روبیہ کیا ہو سکتا ہے میں میں کیا جا سکتا اور نہ شریعت نے اسے متعین ، ی کیا ہے۔ اس کے حدود وآ داب رشتوں کی نوعیت ، عمر ، خاندانی روابط و تعلقات اور ان کے ذاتی حالات وکوائف کود کیھتے ہوئے مختلف ہوں گے۔خود نبی ﷺ کے طریق سے اسی بات کی رہ نمائی ملتی ہے۔ حضرت اسماء بنت ابنی بکر ؓ آخر وفت تک آپ کے سامنے ہوتی تھیں۔ چہرے اور ہاتھوں کی حد تک کوئی پردہ نہ تھا۔ حضرت اُم ہائی جو ابوطالب کی صاحبز ادی آپ کی چچاز اد بہن تھیں، آخر وفت تک اُنھوں نے آپ ﷺ سے پر دہ نہیں کیا۔ دوسری طرف ام المونین حضرت زینب ؓ جو فضل کی حقیقی چھو پھی زاد بہن ہیں، نبی ﷺ کی موجو دگی میں فضل کے سامنے نہیں ہوتیں۔ بلکہ ان سے پر دے کے چیچھے سے بات کرتی ہیں۔ (ابوداؤد)

اس سے معلوم ہوا کہ اس طرح کے رشتوں کے سلسلے میں حدود کانعین حالات اور دیگر پہلوؤں کو دیکھتے ہوئے ہی کیا جاسکتا ہے۔اس کا کوئی لگا بندھااصول نہیں ہے جس کوہم ہر موقع، پراختیا رکرسکیں۔

(٣) وَ عَنْهَا قَالَتُ جَاءَتَ فَاطِمَةُ بِنُتِ اَبِى حُبَيْش إلَى النَّبِي عَلَيْكُ فَقَالَتُ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ إِنِّى إِمُرَأَةٌ أُسْتُحَاضُ فَلاَ اَطْهُرُ اَفَادَعُ الصَّلُوةَ? قَالَ: لاَ إِنَّمَا ذلِكَ عِرُقٌ وَ لَيُسَ بِالْحَيْضَةِ فَإِذَا اَقْبَلَتِ الْحَيْضَةُ فَدَعِى الصَّلُوةَ فَإِذَا اَدْبَرَتُ فَاغُسِلِى عَنُكِ الدَّمَ وَ صَلِّى. (ملم) ترجمه: حضرت عائشٌ تروايت بحكة فاطمه بنت النَّحيش رسولِ خدا عَنَّ كَ پَاسَ آئي اورعُ كَيا كه يا رسول الله، مجصح استحاضه موكيا ب، عن ياكن من موتى تو كيا عن نما (ركم)

اور سرک لیا کہ یا رسول اللہ، بھے المحاصہ ہو لیا ہے، یں پاک بیل ہوں تو لیا یک مار سرک کردوں؟ آپؓ نے فرمایا:''نہیں، بیا یک رگ کا خون ہے، حیض نہیں ہے۔ جب حیض کے دن آئیں تو نماز چھوڑ دو۔ پھر حیض کے دن گز رجائیں تو خون دھوڈ الواور نماز ادا کرو۔'' **تشریح**: اس سے معلوم ہوا کہ ضرورت پیش آئے تو عورت کے لیے اس کی اجازت ہے کہ وہ غیر محرم مرد سے دینی مسلہ وغیرہ دریا فت کر سکتی ہے۔ نہ کہ کہ

تعلقات کے وسیع دائرے

نفس سے بھی حقوق ہیں جن کونظرا نداز کرنا جائز نہیں ہوسکتا۔ پھریہ بھی ایک حقیقت ہے کہ جو شخص حقوق فِس کونہیں پہچا نتاوہ دوسروں بے حقوق بھی دیر تک ادانہیں کر سکتا۔ \...)

ترجمہ: حضرت علیم بن حزام ؓ سے روایت ہے۔وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللّٰہ ﷺ سے مال ما نگا تو آپؓ نے مجھے دیا۔ میں نے پھر آپ سے ما نگا تو آپؓ نے عنایت فر مایا۔ میں نے پھر آپؓ سے ما نگا تو آپؓ نے مجھے دیا، پھر فر مایا:'' یہ مال ہرا، میٹھا ہے۔ جس کسی نے اُسے طیب نفس کے ساتھ لیا تو اس میں اس کے لیے برکت ہوتی ہے اور جس نے اپنفس کوذلیل کر کے اسے لیا تو اس میں کوئی برکت نہیں ہوتی۔ اور او پر رہنے والا ہاتھ پنچ رہنے والے ہاتھ سے بہتر ہوتا ہے۔''

تشریح: <sup>در نف</sup>س کوذلیل کر کے اسے لیا' <sup>ریع</sup>ن حصولِ مال کے لیے لجاجت اور پستی اختیار کی اور دست ِسوال دراز کر کے اپنے وقار کوضائع کیا۔ '' اس میں کوئی برکت نہ ہوگی' <sup>ریع</sup>نی اسے کبھی بھی استغنا کی دولت میسر نہیں ہو سکتی۔ ایسا شخص ہمیشہ محتاج کا محتاج ہی رہتا ہے۔ اس کا حال سے ہوتا ہے کہ کھا تا ہے اور سیر نہیں ہوتا۔

بیر حدیث بتاتی ہے کہ آ دمی کو جاننا چاہیے کہ فضیلت کس چیز کو حاصل ہے۔ اس کی کوشش بیہ ہو کہ اس کا ہاتھ ہمیشہ او پر رہے۔ یعنی اس کا ہاتھ دینے والا بنے نہ کہ اسے دینے سے زیادہ لینے کی فکر دامن گیر ہو۔

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَائِشُهُ: لاَ يَقُولُنَّ أَحَدُكُمُ خَبُثَتُ نَفُسِيُ وَ لَكِنُ لِيَقُلُ لَقِسَتُ نَفُسِيُ.

ترجمہ: حضرت عائشۃؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' تم میں سے کوئی میدنہ کہے کہ میر نے فض میں خباثت آئی بلکہ یوں کہے کہ میر نے فس میں سل مندی آگئی۔''

تشريح: يعنى آدمى کے ليے ضرورى ہے کہ وہ عزت نِفس کا پاس ولحاظ رکھے۔ بات چيت اورا پن گفتگوؤں ميں اس بات کا خيال رکھنا نہايت ضرورى ہے کہ ہم اپنى زبان سے کيالفظ ادا کرر ہے ہيں۔ ہميں کبھى بھى ايسالفظ زبان پرنہيں لانا چاہيے جوذ وق سليم کے منافى ہواور جوآ دمى کى دنائت اور اس کى بے صى پر دلالت کرنے والا ہو۔ اپنے نفس کو خبث (Vicious) سے منسوب کرنا اپنى تذليل ہے، جو کسى طرح جائز نہيں۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسٌ أَنَّ النَّبِى عَلَيْكَ أَنَ اللَّهِ رَاى شَيْخًا يُّهَادى بَيْنَ اِبْنَيُهِ فَقَالَ: مَا بَالُ هذا؟ قَالُوا: نَذَرَ أَنُ يَّمْشِى اللى بَيْتِ اللَّهِ. قَالَ: إِنَّ اللَّهَ تَعَالى عَنُ تَعْذِيبِ هٰذَا نَفُسَهُ لَغَنِيٌّ وَ أَمَرَهُ أَنُ يَّرُ حَبَ. ترجمه: حفزت انسٌ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ایک بوڑ ھے کودیکھا کہ وہ اپنے دو بیٹوں کے درمیان (ان کے کاندھوں پر ہاتھ رکھ کر) راستہ چل رہا ہے۔ آپؓ نے پوچھا: '' اسے کیا ہوا ہے؟''لوگوں نے عرض کیا کہ اس نے پیادہ پابیت اللہ جانے کی نذر مانی ہے۔ آپؓ نے فرمایا: '' اس طرح اپنے آپ کوعذاب میں ڈالنے کی خدا کوکوئی ضرورت نہیں ہے وہ اس سے بالکل بے نیاز ہے۔'' پھر آپؓ نے اسے حکم دیا کہ وہ سواری پر جائے۔

تشریح: صحیح مسلم کی روایت میں حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے آپؓ نے فرمایا: اِز حَبُ اَیَٰہَا الشَّیْحُ فَاِنَّ اللَّه عَنِیٌّ عَنْکَ وَ عَنُ نَذُرِکَ ''سواری پر چلوا ہے شیخ، کیوں کہ خداتم سے اور تمصاری اس ( تکلیف دہ) نذ رومنت کے سے بے نیاز ہے۔' یعنی اللّٰہ کی کوئی ضرورت اس کے بغیر رُکی ہوئی نہیں ہے کہتم اپنے آپ کو اس طرح کی مصیبت میں ڈالو۔ اس کی ذات بے نیاز ہے۔ اس لیے اس کی رضا اور اس کی خوش نودی سے حصول کا انحصار اس پر ہر گرنہیں ہو سکتا کہ کوئی

اپن آپ کوالیی مشقت میں ڈال دے، جس کو برداشت کرنے کی اس کے اندر سکت نہ ہو۔ (۵) وَعَنُ أَبِی هُوَیُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ لاَ یَسُبُ اَحَدُ کُمُ الدَّهُوَ فَإِنَّ اللَّهِ هُوَ الدَّهُوُ وَلاَ یَقُولَنَّ اَحَدُ کُمُ لِلُعِنَبِ الْکَرَمَ فَإِنَّ الْکَرَمَ الرَّجُلُ الْمُسْلِمُ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابو ہریزہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداً نے ارشاد فرمایا: ''تم میں سے کوئی زمانے کو ہرانہ کے کیوں کہ اللہ ہی زمانہ ہے اورکوئی تم میں سے انگور کرم نہ کے کیوں کہ کرم تو مردِسلم ہوتا ہے۔'

تشريح: '' الله بى زماند بے' <sup>ب</sup>يعنى زماندى باگ ڈورالله بى كے قبضة قدرت ميں ہے۔ دنيا ميں جو پچھ ہوتا ہے، اس كى مشيت سے ہوتا ہے۔ اس ليے زمانہ كو برا كہنا اور اس كى شكايت كرنى در حقيقت خدا سے شاكى ہونا ہے۔ (معاذ اللہ)

عرب کےلوگ انگوراورانگوری شراب کو کرم کہتے تھے۔ کرم میں بنیادی طور پر بزرگی، عزت اور نایت دمہر بانی کامفہوم پایا جاتا ہے۔عرب شیحتے تھے کہ شراب پینے سے انسان میں کرم کا دصف پیدا ہوتا ہے، اس لیے وہ خود انگور اور اس کی شراب کو بھی کرم سے موسوم کرتے تھے۔ جب خدانے شراب کو حرام قرار دیا تو حضور ﷺ نے فرمایا کہ کوئی شراب کو کرم سے موسوم نہ کرے، كيول كداس نام سے شراب جيسى برى شكوقد رواہميت حاصل موتى تھى۔ ‹‹ كرم تو مردسلم موتا ہے۔ 'اس فقر ے سے مسلم ومومن بند ہے كى تو قير كا بخو بى انداز ہ كيا جاسكتا ہے۔ مردِمومن كوجو مرتبہ خدان بخشا ہے وہ خاص اى كاحت ہے۔ **‹٢ ﴾ وَ**عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ غَيَّرَ اسُمَ عَاصِيةَ وَ قَالَ: أَنْتِ جَمِيلَةً. (مسلم) قدار جمع: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے كہ رسول اللہ عظیق نے عاصیہ نام (جوا يك عورت كا قدا) بدل ديا اور فرمايا: ' تو جميلہ ہے۔'

**تنشر یح:** خودکشی کوکسی بھی مہذب سماج نے جائز قر ارنہیں دیا ہے۔اسلامی شریعت کی رو سے بھی خودکشی حرام ہے۔کوئی انسان اپنی جان اور اپنے وجود کا اصل ما لک نہیں ہے۔جسم و جان کا حقیقی ما لک خدا ہے۔انسان کے پاس جو پچھ بھی ہے وہ خدا کی امانت ہے۔جان بھی اس کی ایک امانت ہے۔اس امانت کوضائع کرنا شدید تسم کا جرم اور خیانت ہے۔اپنے وجود کو نقصان پہنچا نا اور اپنے کو ہلاک کرنا در حقیقت ملکیت غیر میں بے جا تصرف ہے۔ میص ایک گناہ نہیں بلکہ گناہ کی ہے۔ اس لیےاس کے ارتکاب پر بڑے ہولنا ک اور در دناک عذاب کی دھمکی دی گئی ہے۔ میر حدیث بتاتی ہے کہ کوئی شخص جس چیز کے ذریعے سے اپنے آپ کو ہلاک کرتا ہے آخرت میں اس کے لیے اسی کو ہمیشہ کے لیے عذاب کا ذریعہ بنادیا جائے گا۔گویا بیا س حقیقت کا اظہار ہوگا کہ سی شخص کا اس کا اپنا آخری فعل اور آخری طر نِعمل ہی اس کا صل عمل ہے۔ اسی کو اس کی دائمی حالت قرار دی جائے گی۔ اس نے اگر سفر حیات طے کر کے جس منزل پر پینچنا چاہا ہے وہ ہلاکت ہےتو یہی ہلاکت ہی اس کی آخری منزل ہو گی۔وہ سکسل ہلاکت کا مزہ چکھتار ہے گا۔اس سے نجات پانے کی کوئی صورت اس کے لیے نہ ہوگی۔ منکر جق اور کفار کے لیے تو بی عذاب یقیناً دائمی ہوگا، جبیہا کہ حدیث کے الفاظ محلدًا، ابدًا اور خالدًا سے ظاہر ہے۔اور اگر کوئی مومن اس جرم کا مرتکب ہوتا ہے تو مدت دراز تک عذاب میں مبتلار ہنے کا وہ بھی مستحق قراریائے گا۔ آ دمی پراس کے نفس کا بیڈت ہوتا ہے کہ وہ اسے دنیا میں بھی ہلاک نہ کرے اور آخرت کی ہلاکت اور تباہی سے بچانے کے لیے تواسے ہر وقت فکر مندر ہنا چاہیے۔ ہوش مندی کی بات یہی ہے۔اس کے برتکس جوروش بھی کوئی خص اختیار کرتا ہے وہ اس کی نادانی اور بے مسی کی دلیل ہوگی۔ صلهرخمي اوررشته كاياس ولحاظ فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى: مَنُ وَصَلَكٍ وَ صَلُتُهُ وَ مَنُ قَطَعَكٍ قَطَعُتُهُ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو ہر ریدة سے روایت بے كدرسول خدا المان فرمایا: رحم رحمن سے فكلا ب، چناں چہاللہ تعالیٰ نے فرمایا:'' جو تجھے جوڑ کے کامیں بھی اسے جوڑوں گااور جو تجھے توڑ ے گا، میں بھی اسے تو ڑوں گا''

**تشریح:** عربی زبان میں رحم کالفظ بطورِ استعارہ رشتے داری اور قرابت کے لیے استعال ہوتا ہے۔ایک څخص کے تمام ہی رشتے داراس کے ذوبی الا رحام ہیں خواہ وہ رشتے دارد در کے ہوں یا قریب کے ہوں \_ البتہ جس سے جتنا زیادہ قریب کا رشتہ ہوگا اس کا حق بھی اتنا ہی زیادہ ہوگا اور اس سے قطع رحی کرناا تناہی بڑا گناہ قرار پائے گا۔صلہ رحی سے مرادیہ ہے کہ اپنے رشتے داروں کے ساتھ آ دمی جو نیکی اور بھلائی کر سکتا ہو وہ اس سے دریغ نہ کرے۔قطع رحی میہ ہے کہ آ دمی کا سلوک اپنے رشتے دار کے ساتھ اچھا نہ ہویا اپنے رشتے دار کے ساتھ جس بھلائی کی استطاعت اس میں ہواس سے وہ پہلوتہی کرے۔

بخارى كى ايك دومرى روايت كے الفاظ به بيں: اَلرَّحِمُ شُجْنَةٌ مِّنَ الرَّحْمَةِ مَنُ وَصَلَهَا وَ صَلْتُهُ وَ مَنُ قَطَعَهَا قَطَعْتُهُ'' رحم اور قرابت (رحمان سے ملى ہوئى) ايک شاخ ہے، جو اس سے ملے ميں اس سے ملتا ہوں اور جو اس سے قطع تعلق كرے ميں اس سے قطع تعلق كرتا ہوں '' مطلب به ہے كہ بينا تے رشتے درحقيقت رحمان سے جڑے ہوتے ہيں۔ يعنى بيخدا كى رحمت كے آثار ميں سے بيں، جو محض ناتے رشتوں كے حقوق كونيس پيچا بتا اور اپنے رشتے داروں كے ساتھ حسن سلوك سے بيں، جو محض ناتے رشتوں كے حقوق كونيس پيچا بتا اور اپنے رشتے داروں ہے حمد ابھى ايس سے ميں، جو محض ناتے رشتوں کے حقوق كونيس پيچا بتا اور اپنے رشتے داروں محمد كے آثار ميں سے بيں، جو محض ناتے رشتوں محمد خلاق كر ميں اور اپنے رشتے داروں محمد كے اندر ميں اور سے پي بي آتا وہ حقيقت ميں رحمت خداوندى سے اپنا تعلق منقطع كرتا ہے ۔ خدابھى ايس محص سے اپنا تعلق تو ڑا ليتا ہے۔ حديث ميں لفظ شحنة استعمال ہوا ہے، جو درخت كے ان ريثوں اور ٹم بيوں كو كہتے ہيں جو چڑ سے پوست اور باہم مختلط ہوں۔ (بخارى) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ لَيُ لَيُ الْمُ كَافِي وَ للْكِنَّ الُواصِلَ الَّذِى اذَا قُطِعَتُ دَرَحِمُهُ وَ صَلَهَا.

والا دہنہیں ہے جو بدلہ چکائے بلکہ صلہ رحمی کرنے والا وہ ہے کہ جب اس کی قرابت کو نقطع کر دیا جائے تو وہ اس قرابت کو قائم رکھے''

تشريح: يعنى كامل اور هيقى صلدرمى وہى ہے، جو محض بدلد چکانے کے ليے ندہو کہ كى كے رشتے داراس كے ساتھ حسن سلوك سے پیش آئىيں تو اس كے جواب ميں وہ بھى ان كے ساتھ صلدر حى كرے بلكدات تو محض حق شناسى كے احساس كے ساتھ رشتے داروں كے ساتھ صلد رحى كرنا چاہيے۔ خواہ اس كے ساتھ اس كے رشتے دارصلدر حى كرتے ہوں يا ند كرتے ہوں۔ كامل شخص كہلانے كامستى درحقيقت وہى ہے، جو دوسروں كاحق اس سے بالكل بے پروا ہوكرا داكرے كہ دوسر اس كاحق اداكرتے ہيں يا وہ اس كے حقوق كو بالكل فر اموش كر بيٹھے ہيں۔ (٣) وَ عَمْرَو بُنِ شُعَيْبٍ عَنُ اَبِيْهِ عَنُ جَدِّهِ أَنَّ رَجُلاً اَتَى النَّبِيَّ عَلَىٰ لَكُونَ اِنَ لِیُ مَالاً وَ إِنَّ وَالِدِی يَحْتَاجُ إِلَى مَالِیُ قَالَ: أَنْتَ وَ مَالُکَ لِوَالِدِکَ إِنَّ أَوُلاَدَکُمُ مِنُ أَطْيَبِ حَسْبِکُم تُحُلُوا مِنُ حَسْبِ أَوُلاَدِ تُحَمُ. (ابوداؤد، نسانی، ابن ماجه) ترجعه: حضرت عمروبن شعیب ؓ اپنے والد سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ ایک څخص نے نبی کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کیا کہ میں مال دار ہوں اور میرے والد میرے مال کے ضرورت مند ہیں۔ آپ نے فرمایا: '' تم اور تحصا را مال دونوں ہی تحصارے باپ کے ہیں۔ کیوں کہ تحصاری اولاد تحصاری بہترین کمائی ہے۔ لہٰذا اپنی اولا دکی کمائی میں سے (ب تکلف) کھاؤ۔'

تشريح: لیحنی تمحارے باپ کو پوراحق حاصل ہے کہ وہ تم ہے اپنی خدمت کا کام لیں اور تمحارے مال سے بھی فائدہ اٹھائیں۔ شمیں نہایت خوش دلی کے ساتھ باپ کی خدمت کرنی چاہیے اوران پر اپنامال بھی خرچ کرنا چاہیے۔ اور اس کو اپنی سعادت سمجھنی چاہیے۔ بیہ جوفر مایا کہ تمحاری اولا دتمحاری بہترین کمائی ہے۔ اس سے بیہ بتانامقصود ہے کہ اولا دکی کمائی سے مستفید ہونے میں کوئی قباحت محسوس نہیں کرنا چاہیے۔

(٣) وَ عَنُ عَلِيٌ قَالَ: وَهَبَ لِى رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلُ مَا عَلَيْ عَل

ترجمہ: حضرت علیٰ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے دوغلام عطا فرمائے، جو آپس میں بھائی بھائی تھے۔ پھر میں نے ان میں سے ایک کو بیچ دیا تو رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے پو چھا: '' اے علی ،تمھا را ایک غلام کیا ہوا؟'' میں نے آپ ﷺ کواطلاع کردی (کہ میں نے اسے بیچ دیا)۔ آپؓ نے فرمایا:'' اسے داپس کرلو، اس کو داپس کرلو۔''

تشریح: یعنی اس بیچ کوشنخ کردواوراس غلام کواپنے ہی پاس رکھو۔'' اس کووا پس کرلو۔'' اس جملہ کودوبار آپؓ نے تاکید أفر مایا تاکہ اس حکم کو ہلکانہ تصور کیا جائے۔

بھائی کو بھائی سے جدا کرنا اس رشتہ کے احتر ام کے خلاف ہے جوان کے درمیان پایا جاتا ہے۔ایک دوسری حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ لونڈ ی اور اس کے بیٹے میں جدائی ڈ النابھی صحیح نہیں ہے کہ دونوں میں سے ایک کو بیچ دیا اور ایک کواپنے پاس رہنے دیا۔ تشریح: <sup>دو</sup> گویاتم نے ان کے منہ میں گرم را کھ ڈال دی۔' یعنی تمھا راحسنِ سلوک اور حسن اخلاق ان کی ذلت اوران کی کمینگی کونہایت درجہ نمایاں کردےر ہاہے اگرانھوں نے اپنی روش نہ بدلی توان کے حصے میں دوزخ بھی آئے گا، جہاں عذاب کے ساتھ ذلت اور رسوائی کا پورا سامان بھی موجود ہوگا۔

'' اللذتمارى پشت پنابى فرمائ كار' يعنى خداكى تائيزتمار حق ميں موگى - سرفراز شميں موگے خدا اين فرشتوں ك ذريع سيمى تمارى مد دفر مائكا۔ (٢) وَ عَنُ سَلَمَانَ بُنِ عَامِرٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْظَةٍ: اَلصَّدَقَةُ عَلَى الْمِسُكِيُنِ صَدَقَةٌ وَ عَلَى ذَوِى الرَّحِمِ ثِنْتَانِ صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ. (زمانَ، ترزى) ترجمه: حضرت سلمان بن عامرٌ سردايت ب كه بى تي نفر مايا:''سى مسكين كوصد قد ديا مرف صدقہ ب اور غريب رشت داركوصد قد ديناصد قد بھی ب اور صدر ترى مسكين كوصد قد ديا تشريع دين ال ميں دوہ را ثواب ب ايک صدقہ كرنے كا اور دوسرا رشت دارى كا حق ادا كرنے كا۔ (2) وَ عَنُ اَسْمَاءَ بِنُتِ اَبِى بَكُو قَالَتُ: قُلُتُ : قُلُتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَدِمَتُ عَلَى الْمَ وَ هِيَ مُشُرِ حَةٌ فِي عَهْدِ قُرَيْش اِذُ عَاهَدَهُمُ فَاسْتَفْتَيْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ، قُلْتُ: قَدِمَتُ عَلَى أُمِّى وَهِي رَاغِبَةُ أَفَّاصِلُ أُمِّى؟ قَالَ: نَعَمُ صَلِى أُمَّكِ. (<sup>سلم</sup>) **ترجمه:** حضرت اسماء بنت ابوبكر بيان فرماتى بين كه مين نے عرض كيا كه يارسول الله، ميرى ماں مير بي پاس آئى ب اور وہ مشركہ ہے۔ بياس وقت كى بات ہے، جس زمانے ميں آپ نے قريش سے كى كا معاہدہ فرمايا تھا۔ ميں نے رسول اللہ بي ہے بوچھا كہ ميرى ماں مير بي پاس آئى بيں اور وہ دين سے بيز اربيں تو كيا ميں رشته كالحاظ كرتے ہوئے ان كے ساتھ حسن ساو

کروں؟ آپ نے فرمایا: ''ہاں، اپنی ماں کے حقوق کا پاس ولحاظ رکھو (حسن سلوک کرو)۔' تشریح: اس سے معلوم ہوا کہ رشتے دارخواہ مشرک اور کا فربی کیوں نہ ہوں حتی الوسع ان کے ساتھ حسنِ سلوک سے پیش آنا چاہیے۔ اس حدیث میں لفظ رَاغِبَةَ آیا ہے۔ اس کا ترجمہ ہم نے ' بیزار ہیں' کیا ہے، اس کا ترجمہ خواہش مند بھی ہوسکتا ہے۔ اس صورت میں مفہوم یہ ہوگا کہ میری ماں خواہش مند ہوکر آئی ہیں۔ یعنی وہ اس کی طالب ہیں کہ میں ان کی کچھ مالی مدد کروں۔

حضرت حظلہ جوایک جلیل القدر صحابی ہیں۔ان کا باپ ابوعا مررا ہب بڑا ہی دشمن حق اور شدید العناد تھا۔ حضرت حظلہ ٹنے اسے قتل کردینے کی نبی ﷺ سے اجازت طلب کی لیکن آپ نے اُخصیں باپ کو قتل کرنے کی اجازت نہیں دی کہ اگر اسے قتل ہی کرانا ہوگا تو کیا ضروری ہے اس کے لیے اس کے بیٹے کو استعال کیا جائے جب کہ دوسرے لوگ موجود ہیں ان سے سیر کا مالیا جاسکتا ہے۔ آدمی کو چاہیے کہ حقی الا مکان وہ اپنے دل کو سخت ہونے سے بچائے۔ بے مردتی اور دل کی تخق سے بری چیز شاید دوسر کا کو کی چیز ہیں ہو سکتا۔

ترجمہ: حضرت انس ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' جو محض بیر چاہتا ہے کہ اس کے رزق میں فراخی ہواور اس کی موت میں تاخیر کی جائے اس کو چاہیے کہ وہ اپنے رشتے داروں سے حسن سلوک اور ان کے ساتھ احسان کرے۔'

**تشریح:**'' موت میں تاخیر کی جائے گی۔''یعنی اس کی عمر دراز ہو۔اصل میں لفظ اثر استعال ہوا ہے۔'اثر' دراصل قدموں کے اس نشان کو کہتے ہیں جو چلتے وقت زمین پر پڑتا ہے۔ بینشان زندگی

کی علامت شمجھا جاتا ہے۔جس کسی کی موت آ جاتی ہے اس کے قدموں کا نشان زمین پر نہیں ير تا - اس ليحرب مدت عمر کو اثر مست ميں -

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رزق میں وسعت اور فراخی اور درازی کے ظاہری اسباب کے علاوہ اس کے اخلاقی اسباب بھی ہوتے ہیں۔ یہ چیز عقید ہُ قضا وقد رسے ہر گز متصادم نہیں ہے اس لیے کہ اسباب وعوامل بھی قضا وقد ر میں شامل و داخل ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ وسعت رزق اور درازی عمر میں برکت کا مفہوم بھی شامل ہے یعنی اسے اپنے زرق میں برکت محسوں ہوگی اور اسی طرح اپنے اوقات ِ حیات میں بھی اس کو برکات کا احساس ہوگا۔ اس کے تھوڑ ے وقت کو بھی خدازیادہ کار آمدا ور موجب خیر بنادیتا ہے۔ اور جورز ق بھی اس کے حصے میں ہوگا اس سے غیر معمولی فائدہ اٹھائے گا کہ لوگوں کو اس سے حیر انی اور تعجب ہوسکتا ہے۔ اس کے علاوہ آ دمی کی اپنی اولا داس کے حق میں دعائے معفرت کرتی ہے اور راہ نیک اختیار کر کے اس کے ذکر خیر کو دریت ک زندہ رکھتی ہے۔

قطع رحمى

(1) عَنُ أَبِى مُوُسَى أَلَاشُعَرِيٌّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ قَالَ: ثَلاَ ثَةٌ لاَ تَدْحُلُ الْجَنَّةَ مُدْمِنُ الْحَمُو وَ قَاطِعُ الرَّحِمِ وَ مُصَدِقٌ بِالسِّحْرِ. (١٦) مُدُمِنُ الْحَمُو وَ قَاطِعُ الرَّحِمِ وَ مُصَدِقٌ بِالسِّحْرِ. ترجمه: ''حضرت ابوموی اشعریؓ ہے روایت ہے کہ ہی تی نفر مایا: '' تین طرح کے لوگ جنت میں داخل نہ ہو کی کی جیشہ شراب پینے والا، ناتے رشتے کا توڑنے والا اور جادو پر یقین کرنے والا۔'

تشريح: جب صورتِ حال مدہو کہ خدا کے ایسے بندوں کے حقوق کونظر انداز کرنے میں اسے کوئی باک نہیں جن کو خدانے اس کے اپنے ناتے دار بنا کر پیدا کیا تھا۔ ایسی حالت میں آخر دہ کس بنیاد پر بدامید کر سکتا ہے کہ خدا اسے اپنی جنت میں جگہ عنایت فرمائے گا۔ جب اس نے اس رشتہ کا پاس دلحاظ نہیں رکھا جو اس کے اور اس کے رشتہ داروں کے درمیان پایا جاتا ہے تو خدا کو آخر اس کے لیے دہ کیسے مجبور بھتا ہے کہ دہ اس رشتہ اور تعلق کے پیش نظر جو خالق اور مخلوق کے درمیان پایا جاتا ہے اسے جنت میں داخل فرما وے گا۔ اس نے تو اپنے رویہ سے اس بنیا دہی کو ڈھا

| دیا،جس کی وجہ سے باہم ایک پر دوسرے کے حقوق قائم ہوتے ہیں۔اس نے حقیقت میں نہایت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ستگین قشم کے جرم کاار تکاب کرکے اپنے سارے ہی استحقاق ضائع کردیے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| سحر کی کٹی قشمیں ہیں:ان میں سے بعض صریحاً مشرکا نہ ہیں۔ان سے دلچیں ان ہی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| لوگوں کوہوسکتی ہےاور دہی لوگ اسے اہمیت دے سکتے ہیں ، جوتو حید سے یکسر بے گانہ ہوں۔ پھر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| سحر سی قشم کا ہوان پر بایں معنی یقین رکھنا کہ وہ موثر بالذات ہےا یک باطل عقیدہ ہے۔ پھر باطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| پرستوں کا جنت میں گزر کیوں کر ہوسکتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٢> وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ أَبِى أَوُفَىٰ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْحَالَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمَعْمَدُ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَنْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْ اللّ<br>الله الله الله الله الله الله الله الله |
| تَنْزِلُ الرَّحْمَةُ عَلَى قَوُمٍ فِيُهِمُ قَاطِعُ رَحِمٍ. (بيهتى في شعب الايمان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>ترجمہ</b> : حضرت عبداللّٰہ بن ابی اوفیٰ رضی اللّٰہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے رسولِ خداﷺ کو یہ فرماتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ہوئے سنا:'' اس قوم پر رحمت نازل نہیں ہوتی ،جس میں قاطعِ رحم ( ناتے رشتے کوتو ڑنے والا )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| موجود ہو۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تشریح: قاطع رحم ایک منحوں وجود ہوتا ہے۔ اس کی نحوست سے پوری قوم گرفتار بلا ہو سکتی ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قوم سے مرادیہاں وہ لوگ ہیں، جواس قاطع رحم سے ہم دردی رکھتے ہوں اور اس کے حامی ادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مددگارہوں۔ادرائے طع حرمی سے باز آنے کی تلقین نہ کریں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| رحمت نازل نہ ہونے کے سبب سے پیچھی ممکن ہے کہ اس قوم کی سرز مین بارش سے محروم رہے اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| وہ قوم قحطسالی کے عذاب میں مبتلا ہوجائے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣ ﴾ وَ عَنُ جُبِيُرِ بُنِ مُطْعِمٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ ۖ لاَ يَدُخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (بخاری مسلم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ترجمه: حفرت جبیر بن مطعم مے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' قطع رحمی کرنے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| والاجنت مين داخل نه ہوگا۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>تشریح:</b> قطع رحی اسلامی شریعت میں قطعاً حرام ہے۔ بیانسانی فطرت کے بھی منافی ہے کہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

انسان آپنے رشتے داروں سے حسن سلوک نہ کرے۔خلاف فطرت روش اختیار کرنے والاشخص آخراس راحت اور انجام نیک کامستحق کیسے ہوسکتا ہے جو در حقیقت ان کے لیے مقدر ہے، جن کی زندگی دینِ فطرت کی پیروکی میں بسر ہوتی ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: الرَّحِمُ مُعَلَّقَةً بِالْعَرُشِ تَقُولُ مَنُ وَّصَلَنِى وَ صَلَهُ اللَّهُ وَ مَنُ قَطَعَنِى قَطَعَهُ اللَّهُ'' رشتہ عرش سے علاقہ رکھتا ہے کہتا ہے کہ جو مجھے ملائے گا خدا اسے اپنے سے ملائے گا اور جو مجھے کائے گا، خدا اسے اپنے سے کائے گا۔' یعنی رشتہ اور ناتہ کوئی معمولی چیز نہیں ہے۔ اس کا سراعرش اور خدا سے ملا ہوا ہے۔ بلا وجہ رشتہ ناتہ منقطع کرنا در حقیقت خدا سے اپنا رشتہ منقطع کرنا ہے۔ رشتہ کو باقی رکھنا اور اس کا پاس و لحاظ رکھنا تقوی اللہ میں شامل ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى بَكُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَلَيَّ : مَا مِنُ ذَنْبِ اَحُرَىٰ أَنُ يُّعَجِّلَ اللَّهُ لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةَ فِى الدُّنْيَا مَعَ مَا يُدَّخِرُ لَـهُ فِى الْأَخِرَةِ مِنَ الْبَغُىءِ وَ قَطِيُعَةِ الرَّحِم.

ترجمه: حفزت ابوبكرة مروايت ب كدرسول خداي فرمايا: '' كوئى بھى گناه امام وقت كے خلاف بغاوت اور قطع رحم سے بڑھ كر إس بات كا جواز فرا بهم نہيں كرتا كه خدا ان كے مرتكب كے ليے آخرت ميں جوذ خيرہ كرے گا (يعنى جوعذاب مہيا ركھنے كانظم كرے گا) اس كے ساتھ دنيا ميں بھى أسے سزاد بينا ميں تعجيل كرے ''

تعشر یہے: لیعنی یہ دو گناہ ایسے ہیں کہ آ دمی کوان کی وجہ ہے دنیا میں بھی سز املتی ہے خواہ وہ جس شکل میں ہواور آخرت میں بھی وہ مبتلائے عذاب ہوگا۔ کیوں کہ بیر گناہ ایسے ہیں کہ ان کے برےاثرات نمایاں طور پر خاہر ہوتے ہیں۔ دنیا میں ان کے نتیج میں فتنہ وفسا داور خوں ریز ی کا باز ارگرم ہوتا ہے۔ دلوں کا چین اور اطمینان رخصت ہو جاتا ہے۔ محبت اور ہم دردی، بغض و عداوت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ رہا آخرت کا معاملہ تو آخرت کی دنیا تو بنائی ہی اس لیے گئی ہے کہ ایتھے لوگ اپنی نیکیوں کا اچھا اجرو ثواب حاصل کر سکیں اور خدا کی رحمت ہائے فرا واں ان کے حصے میں آئے اور مجر مین اپنے جرائم کا حقیق مزہ چکھ سکیں۔

یہاں یہ بات داضح رہے کہ محض ان ہی دو گناہوں کے ساتھ یہ بات مخصوص نہیں ہے کہان کے مرتکب کود نیاادر آخرت دونوں میں سزاملے گی بلکہ دوسرے گناہ بھی ایسے ہو سکتے ہیں، جن کی وجہ سے آ دمی د نیاادر آخرت دونوں میں مبتلائے عذاب ہو لیکن جن دو گناہوں کا ذکر اس حدیث میں کیا گیا ہے دہ درحقیقت ان میں نہایت شنچ اور بدترین قشم کے گناہ ہیں۔

كلامرنبوت جلدسوم

تشریح: یعنی جو شخص سہواً نہیں جان بو جھ کرا یے شخص سے اپنانسبی رشتہ قائم کرے، جو حقیقت میں اس کا باپ نہیں ہے، وہ جنت کا حق دارنہیں ہوسکتا۔ یہ نہایت بے شرمی، نالائقی ، کمینگی اور احسان فرامو شی کی بات ہے کہ کو کی شخص اپنے حقیقی باپ کا انکار کر کے کسی دوسر کے کو اپنا باپ قرار وے لے۔ جنت کی تخلیق خدانے ایسے احسان فرامو ش کمیٹہ شخص کے لیے نہیں کی ہے، البتہ اگر کوئی شخص احتراماً مجازی طور پر کسی کو ابا کہتا ہے تو اس میں کوئی گناہ نہیں ہے۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ فَقَدُ كَفَرَ.
(جارى مسلم)
(جارى مسلم)
(جارى مسلم)
(جارى مسلم)
(جارت الوجريةُ مسروايت محكر سول الله الله الله المن المسلمين المسلميين المسلمين المسلمين المس

نہ کرو(یعنی غیر شخص سے اپنانسبی تعلق نہ جوڑو) کیوں کہ جس کسی نے اپنے باپ سے نفرت کی اس نے کفر کیا۔''

تشريح: زمانهٔ جاہلیت میں بیایک عام برائی رہی ہے کہ بعض لوگ بڑائی کی خاطر اپنے اصل باپ سے اپنے نسب کا انکار کر کے دوسروں کو اپناباپ قرار دے لیتے تھے۔ اسلام اے عمل کفر قرار دیتا ہے۔

شریعت اسلامی میں سب سے بڑا کفریہ ہے کہ انسان اپنی مخلوقیت کا رشتہ اپنے اصل خالق سے منقطع کر کے اس سے جوڑ نے لگے جو حقیقت میں اس کا خالق نہیں ہے۔ اس کے بعد سب سے بڑا کفر اور احسان فراموثی یہ ہے کہ کوئی اپنی ابنیت کا رشتہ اپنے والد کو چھوڑ کر اس شخص سے قائم کرے، جو فی الواقع اس کا والد نہ ہو۔ اس طرح کی حرکتیں ہمیشہ کسی نفسیاتی اور ذہنی پستی اور کمینگی کی وجہ سے کی جاتی ہیں۔ کفر اور احسان فر اموثی ایک قسم کا سکمین جرم ہے۔ کفر میں مبتلا شخص اپنے وجود کی پاکیز گی کھو چکا ہوتا ہے۔ پھر وہ اس کا مستحق نہیں رہ جاتا کہ وہ کسی درجہ میں قابل احترام ہواوراس کے حقوق خدا کے یہاں محفوظ ہوں۔ یہاں یہ بھی واضح رہنا چا ہے کہ کسی کے نسب پر طعن کرنا بھی ایک عمل کفر ہے۔ چناں چہ نہی سلح کا ارشاد ہے: اِنْنَانِ فِی النَّاسِ هُمَا بِهِمْ کُفُرٌ اَلطَّعْنُ فِی النَّسَبِ وَالنِّیَاحَةُ عَلَی الْمَیِّتِ (مسلم)'' لوگوں میں دوبا تیں کفر کی پائی جاتی ہیں: نسب پر طعن کرنا اور مردوں پر نو حہ کرنا۔' نسب عربوں کے مفاخر میں شامل تھا۔ اس لیے دوسروں کے نسب پر طعن کرنا ور مردوں پر نو حہ شان تصور کرتے تھے۔ اسی طرح نو حہ کو بھی وہ شرف کا مظہر سجھتے تھے۔ اسلام کی نگاہ میں بیدونوں ہی چیزیں جاہلیت اور کفر کی ہیں، جن کو ترک کرنا ایک مومن کے لیے ضرور کی ہے۔

والدين تح حقوق

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، مَنُ أَحَقُّ بِحُسُنِ صَحَابَتِى؟ قَالَ: أُمُّكَ. قَالَ: تُمَّ مَنُ؟ قَالَ: أُمُّكَ. قَالَ: ثُمَّ مَنُ؟ قَالَ: أُمُّكَ. قَالَ: تُمَّ مَنُ؟ قَالَ: أَبُوُكَ. وَ فِى رِوَايَةٍ قَالَ: أُمُّكَ تُمَّ أُمُّكَ تُمَّ أُمُّكَ تُمَّ أَبَاكَ تُمَّ أَدُنَاكَ آدُنَاكَ. ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عض کیا: اے اللہ کے رسول، میری اچھی رفاقت کا (یعنی میری جانب سے من سلوک وخد مت کا) سب سے زیادہ مشتق کون ہے؟ آپؓ نے فرمایا: ''تمھاری ماں' اس نے عرض کیا: پھر کون؟ فرمایا: '' تمھاری مال' اس نے عرض کیا: پھر کون؟ فرمایا: '' تمھاری مال ۔' اس نے عرض کیا، پھر کون؟ آپؓ نے فرمایا: ''تمھارا باپ ۔' ایک روایت میں ہے کہ آپؓ نے (اس شخص کے سوال کے جواب میں) فرمایا: '' تمھاری ماں، پھر تمھاری ماں، پھر تمھارای ماں، پھر تمھا راباپ، پھر تمھارا وہ عزیز جسے نزدیک کی قرابت حاصل ہو پھران کے بعد جو قریبی رشتے دار ہوں ۔'

تشریح: والدین کی خدمت اوران کا ادب واحتر ام کرنا اولا د کے لیے ضروری ہے۔ اس سلسلے میں مال، اولا دکی توجہ کی کچھزیا دہ ہی مستحق ہوتی ہے جیسا کہ اس حدیث سے اس کا واضح ثبوت ملتا ہے۔ مال عورت ہونے کی وجہ سے ایک توباپ کے مقابلے میں کمز ور اور نا توال ہوتی ہے لہٰ زا اس کی طرف اولا دکو خصوصی توجہ دینی چاہیے۔ دوسرے میہ کہ پر ورش میں باپ کے مقابلہ میں ماں کا حصہ زیادہ ہوتا ہے حسل کا بوجھ وہی اٹھاتی ہے۔ وہ ی ولا دت کی تکلیف بر داشت کرتی اور بچہ کو دور ھیلانے کی خدمت انجام دیتی ہے۔

امام نوویؓ کے نزدیک حسنِ سلوک کے سلسلہ میں عزیز داقارب کی ترتیب ہیہے: پہلے ماں پھر باپ، پھر اولا د، پھر دادادادی، نانی پھر بھائی بہن، پھر دوسر قریبی رشتہ والے مثلاً چپا، پھو پھی، ماموں، خالبہ بعید کے مقابلہ میں نزدیک مقدم ہے۔اسی طرح حقیقی مقدم ہے علاقی اور اخیافی پر۔ پھر اس کے بعد دوسرے اعز ہ کا حق ہوتا ہے جیسے چپا، ماموں اور خالبہ کی اولا د پھر سسرالی رشتہ والے، پھر غلام اور پھر ہم سابیہ۔

(٣) وَ عَنُ بَهُزِ بُنِ حَكِيُمٌ عَنُ اَبِيهِ عَنُ جَدِم قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنُ اَبَرُ؟ قَالَ: أُمَّكَ. قُلُتُ: ثُمَّ مَنُ؟ قَالَ: أُمَّكَ. قُلْتُ: ثُمَّ مَنُ؟ قَالَ: أُمَّكَ. قُلْتُ: تُمَّ مَنُ؟ قَالَ اَبَاكَ ثُمَّ الْأَقُرَبَ فَالْأَقُرَبَ. ترجمه: حضرت بنز بن حَيمٌ اين والد اوروه ان كرادا اردا يرايت كرتے إلى كما نحول

ن کہا کہ میں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، میں کس سے ساتھ جھلائی کروں؟ آپؓ نے فرمایا: '' اپنی ماں سے ساتھ ۔''میں نے عرض کیا: پھر کس سے ساتھ؟ فرمایا:'' اپنی ماں سے ساتھ ۔''میں نے عرض کیا: پھر کس سے ساتھ؟ فرمایا.'' اپنی ماں سے ساتھ ۔'' میں نے عرض کیا: پھر کس سے ساتھ؟ آپؓ نے فرمایا:'' اپنے باپ سے ساتھ، اوراس سے ساتھ جوتھا راقریب ترعزیز ہواور پھر

اس کے ساتھ جوان کے بعددوسروں سے زیادہ قریبی عزیز ہو۔'' وَ عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَلَطِنْ رَغِمَ أَنْفُهُ. رَغِمَ أَنْفُهُ رَغِمَ ٱنْفُهُ قِيْلَ: مَنْ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ؟ قَالَ: مَنُ ٱدُرَكَ وَالِدَيْهِ عِنْدَ الْكِبَر اَحَدُهُمَا ٱوُ كِلاَهُمَا ثُمَّ لَمُ يَدُخُلِ الْجَنَّةَ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابو بريرة مررات ب كدرسول خداي فرماي: "خاك آلود بوناك ال شخص کی، خاک آلود ہوناک اس شخص کی ، خاک آلود ہوناک اس شخص کی۔'' پوچھا گیا کہ یا رسول الله، س کی ( ناک خاک آلود ہو )؟ فرمایا: '' اس شخص کی جوابیخ والدین میں سے سی ایک یا دونوں ہی کو بڑ ھاپے کی حالت میں یائے اور پھر جنت میں داخل نہ ہو۔'' تشریح: والدین کی خدمت جنت کے حصول کا خاص ذریعہ ہے۔ اس کے برخلاف ان کی نافر مانی اور ایذارسانی آدمی کو دوزخ کامستحق بنا دیتی ہے۔ والدین جب بڑھاپے کی عمر کو پی<u>نچ</u> جاتے ہیں تو وہ خدمت اور راحت رسانی کے زیادہ محتاج ہوتے ہیں۔ایسی حالت میں ان کی خدمت کی اہمیت اور زیادہ ہوجاتی ہے، جس ہے آ دمی کے لیے جنت کی راہ ہموار ہوتی ہے۔ جس شخص کواینے بوڑ ھے باپ یا بوڑھی ماں کی خدمت کا موقع میسر ہواور وہ ان کی خدمت کر کے جنت کامستحق نہ بن سکےاس سے بڑھ کر بدنصیب اوررسواوذ کیل دوسرا کون ہوسکتا ہے۔ (۵) وَ عَنُ مُعَاوِيَةَ بُن جَاهِمَةٌ أَنَّ جَاهِمَةَ جَآءَ إِلَى النَّبِيَّ أَلَى الْمَعَاوِيَةَ بُن جَاهِمَةٌ أَنَّ جَاهِمَةً جَآءَ إِلَى النَّبِيَ أَلَى اللَّهِ فَقَالَ: يَا رَسُوُلَ اللهِ، اَرَدُتُ اَنُ اَغُزُ وَ قَدُ جِئُتُ اَسْتَشِيرُكَ فَقَالَ: هَلُ لَّكَ مِنُ أُمَّ؟ فَقَالَ: نَعَمُ. قَالَ: فَٱلْزَمُهَا فَإِنَّ الْجَنَّةَ عِنْدَ رِجُلِهَا. (احمہ،نسائی، بیہقی فی شعب الایمان) ترجمه: حضرت معادیہ بن جاہم پڑ سے روایت ہے کہ جاہم یُنبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ یارسول اللہ، میں جہاد میں جانا چاہتا ہوں۔اوراس سلسلے میں آپ سے مشورہ لینے کے لیے حاضر ہوا ہوں۔ آپؓ نے فرمایا:'' کیاتمھاری ماں (زندہ) ہے؟'' انھوں نے کہا کہ ہاں آ یا نے فرمایا: '' تم ان کی خدمت کواختیار کرو کیوں کہ جنت ماں کے قدموں میں ہے۔'' تشريح: "جن مال ك قدمول ميں بے ' مطلب بي ہے كہتم مال كے قدمول ميں پڑے رہ كر ان کی خدمت داطاعت کومقد متمجھو۔ان کی خدمت شمھیں جنت کامستحق بنادےگی۔داضح رہے کہ اس جملہ میں بطور کنا بیاس تواضع اور انکساری کی طرف بھی اشارہ فر مایا گیا ہے، جواولا دکوا یے

والدین کے سامنے اختیار کرنا چاہیے۔ یعنی مطلوب یہ ہے کہ مال باپ کی خدمت نہایت ادب و احترام کے ساتھ کرنی چا ہے اور ان کے سامنے اولا دکومتواضع بن کرر ہنا چا ہے۔ قرآن میں آیا ہے: وَاحْفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَ قُلُ رَّبِّ ارْحَمْهُمَا حَمَا رَبَّيَانِی صَغِيْرًا (بن اسرائیل: ۲۳)' اور ان کے (مال باپ کے ) آ گر حم دلانہ عاجزی کے بازو بچھائے رکھواور کہو: میر رب، جس طرح انھوں نے بچپن میں مجھے پالا ہے تو بھی ان پر حم فرما۔'' اس حدیث کا یہ مطلب لینا صحیح نہ ہوگا کہ ماں باپ کی موجود گی میں جہاد یا دین کی

خدمت کے لیے کوئی باہر نگل ہی نہیں سکتا۔ بیفر یضہ بس وہ لوگ انجام دیں گے، جن کے ماں باپ وفات پاچکے ہوں۔ بلکہ حدیث کا صحیح مفہوم سہ ہے کہ اگر ماں باپ زندہ ہیں اور وہ خدمت کے سخت محتاج میں اور دوسرا کوئی ان کی خبر گیری کے لیے موجو دبھی نہیں ہے، تو پھر ان کی خدمت اور خبر گیری ہی کو دوسری خدمات پرتر جیح دین چاہیے۔ ان کی خدمت کوئی کم درجہ کاعمل نہیں ہے، ان کی خدمت اور راحت رسانی بھی آ دمی کے اس کر دار کی مظہر ہے، جس کر دار کے سبب سے آ دمی خدا کے یہاں جنت میں جگہ یائے گا۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى أُمَامَةٌ أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، مَا حَقُّ الُوَالِدَيْنِ عَلَى وَلَدِهِمَا؟ قَالَ: هُمَا جَنَّتُكَ وَ نَارُكَ.

ترجمہ: حضرت امامہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ یارسول اللہ اولاد پر والدین کا کیا حق ہے؟ آپؓ نے فرمایا:'' تمھارے والدین تمھاری جنت بھی ہیں اور جہنم بھی۔' تشریح: اس حدیث میں بڑا ہی بلیغ انداز بیان اختیار فر مایا گیا ہے۔ منہوم سے ہے کہ والدین کا حق اتی اہمیت کا حامل ہے کہ اس حق کی ادائی شمیس جنت کا مستحق بنا سکتی ہے اور اس کی طرف سے بے پر وائی ہی آ دمی کونا رِجہنم میں گرا دینے کے لیے کافی ہے۔

(2) وَ عَنُ أَبِى الدَّرُدَاءِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى الْمَابِ اَوُ ضَيِّعُ. (تردى، ابن اج.) ترجمه: حفزت ابودرداءٌ سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول خدا ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا: '' والد جنت کے دروازوں میں سے بہترین دروازہ ہے، اب شخص اختیار فرماتے ہوئی اللّٰهِ عَلى الْعَلَى الْمَابِ اَوُ ضَيِّعُ.

تشریح: اس حدیث میں بہت ہی بلیغ انداز بیان اختیار فر مایا گیا ہے۔ اس حدیث کامفہوم یہ ہے کہ والدین کاحق اتنی اہمیت کا حامل ہے کہ اس حق کی ادائی آ دمی کو جنت کامستحق بنا سکتی ہے اور اس سے خفلت اور بے پر دائی اسے نار جہنم میں گرادینے کے لیے کافی ہے۔ کسی کے والدین اس کے لیے جنت کا نشان بھی ہیں لیکن ان کی نافر مانی اور ناراضی کی وجہ سے انسان مستوجب عذاب بھی ہو سکتا ہے۔

(٨) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُو وَ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا مَ عَنَ الْكَبَائِرِ شَتُمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُّ امَا الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ المَّهُ أَمَا الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ المَّهُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ المَّهُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ ابَا الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ المَّهُ المَّهُ المَّهُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ المَّهُ المَّهُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ يَسُبُ ابَا الرَّجُلُ وَالدَيْهِ عَمَ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمُ عَسَبُ المَّهُ المَّهُ اللَّهُ عَمْدَ عَنْ اللَّهُ مَنْ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ المَعَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَهُ عَلَيْسُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَمْ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْسُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَهُ اللَهُ عَلَيْنَ عَمْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ عَالَانَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْسُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ الَعُ عَالَا عَا الَعُ عَلَ اللَعْ عَلَي اللَّالَ عَلَي

تشريح: معلوم ہوا کہ ماں باپ کوگالی دینا گناہ کمیرہ ہے، اور بیکہ بیجھی اپنے ماں باپ کوگالی دینا ہے کہ کوئی شخص گرچہ خود تو اپنے والدین کوگالی نہ دے کمیکن اس کے غلط رو بیکی وجہ سے اس کے والدین کو گالیاں سنی پڑیں۔ اس طرح وہ گویا خود اپنے والدین کوگالی دے کر گناہ کمیرہ کا ارتکاب کرتا ہے۔

اولاد کے حقوق

(1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ أَتِى بِصَبِيِّ فَقَبَّلَهُ فَقَالَ: أَمَا إِنَّهُمُ مَبُحَلَةٌ مَجُبَنَةٌ وَ إِنَّهُمُ لَمِنُ رَيُحَانِ اللهِ. ترجمه: حفرت عائشتٌ روايت م كه في تلك كي الايك بچه لايا كيار آپ نے اس كا بوسه ليا اور فرمايا: ' جان لو، بين چياعث بخل اور بزدلى كا سبب بنة بين ريكن اس ميں شبهيں كه بين پخ خدا كا پھول اور خوشبو يا عطا بين ۔' تشريح: '' بين يج باعث بخل اور بزدلى كا سبب بنة بين ' يعنى انسان اولادى محبت ميں پڑ كر تشريح: '' بين يج باعث بخل اور بزدلى كا سبب بنة بين ' يعنى انسان اولادى محبت ميں پڑ كر

چمن زارِحیات

بخیل بن جاتا ہے۔اولا د کے لیے سرمایہ اکٹھا کرنے کی فکراسے دامن گیر ہوجاتی ہے اوران کی

وجہ سے مردائگی کے کام انجام دینے میں بھی اکثر اسے تامل ہوتا ہے۔

جَارِكَ. فَأَنُزَلَ اللَّهُ تَعَالىٰ تَصْدِيْقَهَا: وَالَّذِيْنَ يَدْعُوُنَ مَعَ اللَّهِ اللهِ آخَرَ وَلاَ يَقُتُلُونَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلاَ يَزُنُونَ .(الآية) (بالأية) مسلم) ترجمه: حضرت عبداللد بن مسعود سروايت ب كدايك شخص ف كها كداب اللد كرسول، کون سا گناہ خدا کے نز دیک سب سے بڑا ہے؟ آ پؓ نے فر مایا:'' بید کہتم خدا کا کوئی ہمسر تھہراؤ حالاں کہ خدا، ی تمھا راخالق ہے۔'' پھر یو چھا، اس کے بعد کون سا گناہ سب سے بڑا ہے؟ آپ 🕊 نے فر مایا:'' بیہ کہتم اپنی اولا دکواس خوف ہے قُل کردو کہ وہ تمھا رے ساتھ کھائے گی؟'' پھراس نے یوچھا،اوراس کے بعد؟ آ پؓ نے فرمایا:'' بیر کہتم اپنے ہمسا بیر کی بیوی سے زنا کرو'' اوراللہ نے اس کی تصدیق میں آیت نازل فرمائی: وَالَّذِيْنَ يَدْعُوْنَ مَعَ اللهِ اِلهاً آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُوْنَ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلاَ يَزُنُوُنَ . (الأية) آخرا يت تك (اورجوالله ك ساته كس دوسرے معبود کونہیں پکارتے ،اور نہ کسی جان کو جسے اللہ نے حرام کیا ہے قُل کرتے ہیں ، بیداور بات ہے کہ جن کا تقاضاہی یہی ہو،اور نہ وہ زنا کرتے ہیں)۔

تشریح: اس حدیث میں کی ایس باتوں کی طرف نشان دہی فرمائی گی ہے، جوانسانیت کے دامن پر بدنماداغ ہوتی ہیں اور جن کوشریعت اسلامی نے کہائر (بڑے گناہوں ) میں شار کیا ہے۔ جن کامرتکب سخت عذاب کامستوجب ہوتا ہے۔

سب سے بڑاجرم وگناہ توبیہ بتایا گیاہے کہ کوئی شخص کسی کوخدا کا ہمسر وہمتا قرار دے۔ اورا سے اپنی زندگی میں وہ مرتبہ ومقام دے، جو مقام خدا کے سواکسی کوبھی حاصل نہیں ہوسکتا۔ سب کا خالق خدا ہے۔ خدا کے سواکوئی خالق نہیں ہے۔ پھر خدا کا ہمسر کوئی کیوں کر ہو سکتا ہے۔

لِيُلَةَ

دوسرا بڑا گناہ یہ بتایا کہ کوئی اپنی اولا دکواس وجہ سے ہلاک کردے کہ وہ اس کے سرکا بوجھ بنے گی اور اسے اس کی معاشی ذمے داریاں قبول کرنی پڑیں گی۔زمانہ جاہلیت میں افلاس کے خوف سے لوگ اپنی اولا دکوموت کے گھاٹ اتار دیتے تھے۔ یہاں اس ظالما نہ حرکت کو جرم عظیم قرار دیا گیا۔

تیسرابڑا گناہ اس کوقر اردیا گیا کہ کوئی اپنے ہمسا بیکی بیوی سے زنا کرے، زنا کرنا یوں بھی بڑا گناہ ہے۔ پڑ دسی کی بیوی سے زنا کرنے سے جرم و گناہ کی شدت میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے کہ دہ خواہش فنس کی تکمیل میں اپنے پڑ دسی کے حقوق کو بھی فراموش کر دیتا ہے اور اپنے ہمسا بیہ کے اس اعتماد کو سخت چوٹ پہنچا تاہے، جوفطری طور سے ہمسا بیا اس پر دکھتا ہے۔ آپ نے جو آیت تلاوت فرمائی اس کے لیے دیکھیں سور ۃ الفر قان آیت: 14۔

(٣) وَ عَنِ النَّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٍ، قَالَ: أَعُطَانِي أَبِى عَطِيَّةً فَقَالَتُ عَمْرَةُ بِنُتِ رَوَاحَةَ: لاَ أَرْضَى حَتَى تُشْهَد رَسُوُلَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالَةُ الَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَامَةُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الَالللَّهُ الَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ الْحُلُولُ اللَّهُ

ترجمہ: حضرت نعمان بن بشیر سے روایت ہے۔ انھوں نے کہا کہ میرے والد نے مجھے ایک عطیہ دیا تو (میری والدہ) عمرہ بنت رواحہ نے (میرے والد سے) کہا، جب تک آپ رسول اللہ ﷺ کو گواہ نہ بنالیس میں راضی نہ ہوں گی۔ چناں چہ وہ (حضرت بشیر ) رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول، میں نے اپنے بیٹے کو جوعمرہ بنت رواحہ کے بطن سے ہے، ایک عطیہ دیا ہے۔عمرہ نے مجھے تا کید کی ہے کہ میں اس پر آپ کو گواہ تھہ رالوں ۔ آپ نے فرمایا: ''کیاتم نے اپنے سب بچوں کو ای طرح عطیہ دیا ہے؟ ' انھوں نے کہا: نہیں ۔ آپ نے فرمایا: ''اللہ سے ڈرواور اپنی اولا د کے درمیان انصاف کر دے' رادی کا بیان ہے کہ نعمان کے والد والی آئے اور اپنا عطیہ انھوں نے والیس لوٹا لیا۔ ایک اور روایت میں ہے کہ آپ نے (حضرت بشیر کی بات ن کر) فرمایا: '' میں ظلم وجور پر گوا، ی نہیں دے سکتا۔' تشريح: معلوم ہوا کدا پنی اولاد کے درمیان فرق وامتیاز کرنانہا یت ناپندیدہ بات ہے۔کسی نے ایک چیز اپنے ایک بیٹے کو دی اور اپنے دوسرے بیٹوں اور بیٹیوں کو نہ دیا تو بیر بے مرقوقی کی بات ہوگی، جے بھی بھی پندیدگی کی نگاہ سے نہیں دیکھا جا سکتا۔ اولاد ہمیشہ اپنے باپ سے مساویا نہ سلوک کی تو قع رکھتی ہے۔ اور اس کی بیتو قع ایک فطری امر ہے، جس کا لحاظ رکھنا ضروری ہے۔ (۲) وَ عَنُ أَيُّوُ بَ بُنِ مُوسی عَنُ أَبِيْهِ عَنُ جَدِّهِ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّ م (۲) وَ عَنُ أَيُّوُ بَ بُنِ مُوسی عَنُ اَبِيْهِ عَنُ جَدَّهِ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الَقُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ الْحَلَيْ الْحَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحَلُولَ اللَّهُ عَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلَيْ مَالَعُ عَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلُولُ الْحَلَيْ الْحَلُولُ الْحَلَيْ الْحَلُي عَلَيْ الْحُولُ اللَّهُ عَلَيْ الْ الْمُعُولُ الْحَدَةُ مِنْ أَسُولُ اللَّهُ عَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلْقُ عَلَيْ الْحَلْقُولُ الْحَلْحَلُيْ الْحَلُيْ الْحَلْقُ الْحَلُيْ الْحَلُيْ الْحَلَيْ الْحَلْقُ الْحَلْ حَلْحَلُيْ الْحَلْحَلُي الْحَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلَيْ الْحَلْ حَلْ الْحَلْ حَلْ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْقُ عَلْ حَلْحَلُ الْحَلْ حَلْ الْحَلْحَ الْحَلْ حَلْ الْ

تشريح: مطلب مد ہے کہ گراں قدر اور بیش بہاتھ ہوا یک باپ اپنی اولا دکود ے سکتا ہے وہ حسنِ ادب اور اس کی صحیح تعلیم وتربیت سے بڑھ کر کوئی دوسری چیز نہیں ہو سکتی لوگوں کوفکر ہوتی ہے کہ دوہ اپنی اولا دکو بہتر سے بہتر عطیہ دے سکیں ، یدا یک فطری بات ہے لیکن اولا دکے ق میں جوسب سے بہتر چیز ہو سکتی ہے وہ اس کی صحیح تربیت ہے، جس کی طرف بالعوم لوگوں کو تو جہتیں ہوتی ۔ حدیث میں اسی کی طرف تو جہ دلائی گئی ہے۔

تشریح: معلوم ہوا کہ لڑکی کو کمتر اور ذلیل اور بیٹوں کو اس کے مقابلے میں برتر سمجھنا نادانی ہے۔ آ دمی کا فرض ہے کہ وہ لڑکی کو اپنے لیے مصیبت خیال نہ کرے اور اسے زمانۂ جاہلیت کی طرح زندہ دفن کرنے کی کوشش نہ کرے۔ اگر وہ محبت اور خوش دلی کے ساتھ اس کی پرورش کرتا ہوتو خدا کی نگاہ میں اس کا بیٹمل اس درجہ ستحسن ہے کہ اس کی جزااس کے یہاں جنت سے کم نہیں ہو کتی۔ كلامرنبوت جلدسوم

 ٢) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ النَّبِيُّ مَلَكِظْمَ: مَنِ ابْتُلِيَ مِنَ الْبَنَاتِ بِشَيْءٍ فَاحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتُرًا مِّنَ النَّارِ. (مىلم) ترجمه: حضرت عائشة مردايت ب كه نبي ففر مايا: "جولا كيوں كى وجد سے مبتلائ آ زمائش ہو، پھروہ ان کے ساتھ نیک سلوک کرتے وہ لڑکیاں اس کے لیے دوزخ سے آٹر ہوں گی۔' تشریح: لڑ کیوں کے ساتھ نیک سلوک کرے۔ یعنی خوش دلی کے ساتھ اُن کی پرورش کرے اوران کے ساتھ شفقت دمجت سے پیش آئے۔اور نیک شخص کے ساتھ اُن کا نکاح کرے۔ ''لڑ کیاں اس کے لیے دوزخ سے آٹر ہوں گی' یعنی لڑ کیوں کے ساتھ حسن سلوک کی وجہ سے وہ جہنم کی آپنچ سے مامون ومحفوظ رہے گا،خدا کی پکڑ اور اس کے عذاب سے محفوظ رہنا کس شخص کے لیے بہت بڑی خوش بختی کی بات ہے۔ (2) وَ عَنُ أَنَس ابُن مَالِكُلٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ : مَنُ عَالَ جَارِيَتَيْن حَتّى تَبُلُغَا جَاءَ يَوُمَ الْقِيلَمَةِ أَنَا وَهُوَ ضَمَّ أَصَابِعَهُ. (مسلم) ترجمه: حضرت انس بن ما لك سے روايت ہے كه رسول الله عظ فرمايا: "جود ولر كيوں كى پرورش کرے، یہاں تک کہ دہ جوان ہوجائیں تو قیامت کے دن مَیں اور وہ اس طرح آئیں گے۔'' اورآ ب في انگليوں كوبا ہم ملايا۔

تشریح: یعنی جس کسی شخص کے ذمہ دولڑ کیوں کی پر ورش کرنی ہوا ور وہ اس ذے داری کو قبول کرتا ہے اور کسی مرحلے میں بھی اپنی سر پر تق سے ہاتھ نہیں کھنچتا، یہاں تک کہ وہ لڑ کیاں اپنی جو انی کو پنچ جاتی ہیں۔ ایسے شخص کو آخرت میں رسولِ خدا ﷺ کی رفاقت و معیت کا شرف حاصل ہوگا۔ اس لیے اس کا کا ما پنی نوعیت کے لحاظ سے کا رنبوت سے مشاہبت رکھتا ہے۔ نبی کا کا م در اصل بندگانِ خدا کی بھلا کی اور ان کے ساتھ سوز و در دمند کی کا ہوتا ہے۔ وہ خود پیکر مل ہوتا ہے اور چا ہتا ہو کی خدا کی بھلا کی اور ان کے ساتھ سوز و در دمند کی کا ہوتا ہے۔ وہ خود پیکر مل ہوتا ہے اور چا ہتا ہو کہ دوسر لوگ بھی اس کے طریق کو اپنے لیے اسوہ سمجھیں تا کہ بھلا کی کے کا موں کو دنیا میں فروغ حاصل ہوا ور بے مرق تی و بیا متنا کی اور خود خرض کا خاتمہ ہو۔ میں اور این کی قدر دو قیت لوگوں پر واضح ہو۔

كلامر نبوت جلدسوم

اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنَ لَا يَوْحَمُ لاَ يُوْحَمُ ... (ابوداؤد) قر جمه: حفزت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ اقرع بن حاللؓ نے رسول اللَّدُکود یکھا کہ آپ حسین ؓ کا بوسہ لے رہے ہیں تو کہا کہ میرے دس بچ ہیں لیکن میں نے ان میں سے کسی کا بوسہ نہیں لیا۔ رسول اللَّدُ نے فرمایا: '' جو محض رحم نہ کرے، اس پر رحم نہ کیا جائے گا۔' تشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بچوں کا یہ بھی حق ہے کہ والدین ان سے اپن محبت اور لگاؤ کا اظہار کریں۔ بچوں کی ذہنی نشو ونما پر پیار اور محبت کا نہا یت خوش گوار اثر پڑتا ہے، جو بچ پیار سے محروم رہتے ہیں۔ ذہنی لحاظ سے وہ عموماً غیر متوازن ہوتے ہیں اور اس سے ان کی پوری زندگی متاثر ہو کر رہتی ہے۔

(ای من موسی قال: قال رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ : اِبُنُ أُحُتِ الْقَوْمِ مِنْهِمُ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابوموی محدوایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا: ''کی قوم کا بھانچا ای قوم میں سے ہے۔' تشریح: مطلب سے ہے کہ بھانجہ کوغیر نہ جانو، اسے اپنی ہی قوم کا ایک فرد مجھو۔ اس کے باپ

کھلویکی بیسط میں بیرے نہ بھا نہو بیر کہ جا رہ ہے ہوتا ہے۔ کی قوم میں اگر کسی وجہ سے اس کا کوئی نہ رہا ہوتو اسے بے یار ومد دگا رادر بے ٹھکا نہ نہ چھوڑ و۔ ماموں کی موجو دگی میں وہ بے سہارانہیں ہوسکتا۔

خاله تح حقوق

(1) عَنِ ابُنِ عُمَرٌ أَنَّ رَجُلاً آتَى النَّبِيَّ عَلَيْ فَقَالَ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ إِنِّى اَصَبُتُ ذَنُباً عَظِيْمًا فَهَلُ لِّي مِنُ تَوُبَةٍ؟ قَالَ: هَلُ لَکَ مِنُ أُمٍّ؟ قَالَ: لاَ، قَالَ: وَهَلُ لَکَ مِنُ أُمٍّ؟ قَالَ: لاَ، قَالَ: وَهَلُ لَکَ مِنُ مُوْبُ مَا فَهَلُ لَکَ مِنُ مُوْبُ مَا لَهِ إِنِّي اَحَبُتُ أَلَى مَنْ مَعْلَ مَعْمُ مَنْ أَمَّ عَلَيْهِ إِنِّي مَعْلَ مَعْمُ أَمَّ عَلَيْهِ إِنِّي مَعْمَ لَكُمْ مِنُ أُمَّ عَلَيْ مَا لَكُ مِنُ أُمَّ عَلَيْ مَا لَكُ مَنْ أُمَّ عَلَيْ مَا مَ عَنْ أَمَّا عَمَلُ لَكَ مِنُ أُمَّ عَلَيْ مَا مَ عَلَيْ مَعْمَ مَنْ أَمَّ عَلَيْ عَمْدُ مَنْ مَعْمَ مَنْ مَعْمَ لَحْهُ مَعْمَ مَنْ مَعْمَ مَنْ مَعْمَ مَنْ مَعْمَ مَنْ مَعْمَ أَمَّ عَلَيْ عَامَ مَنْ عَمْ مَا عَمْ لَكَ مِنْ حَالَةٍ عَالَ: لاَءَ مَعْمَ قَالَ: فَعَمُ قَالَ: فَعَمُ عَلَيْ عَلَيْ مَعْمَ مَنْ مَا مَعْ عَلَيْ مَعُ المَّا مَنْ مَا مَعْنَ عَالَهُ عَلَيْ مَا مَعْهُ مَا مَا مَا مَا مَا عَالَ عَامَ مَا مَا مَا مَ عَلَيْ عَلَيْ مُ

ترجمه: حضرت ابن عمر ایت مراحت ب کدایک شخص نے نبی تلی کی خدمت میں حاضر ہوکر عرض کیا کدا اللد کے رسول، مجھ سے ایک بڑے گناہ کا صدور ہوگیا ہے۔ کیا میر کی تو بہ کی کوئی صورت ہے۔ آپ نے فرمایا: '' کیا تمھاری ماں ہے؟'' اس نے عرض کیا کہ ہیں۔ آپ نے فرمایا: '' کیا تمھاری خالہ ہے؟'' اس نے عرض کیا کہ ہاں! آپ نے ارشاد فرمایا: '' تم اس کے ساتھ نیک سلوک کرد۔'' **تشریح:** ال شخص کے کہنے کا مطلب میدتھا کہ میں کیاعمل اختیار کروں کہ خدا کی رحمت میر می طرف متوجہ ہو سکے اور میر اگناہ بخش دیا جائے۔

توبدكى عام شكل تويد به كدادمى ابن بر عمل پر يجيمتائ اورخدا ت ابن گناه كى معافى ما نَّكَ ليكن مال باب يا ان كى عدم موجودگى ميں خاله بى كى خدمت كى جائ تو گناه بالكل دُهل جاتا ہے اور برائى اور گناه كے اثرات سے آدمى پاك ہوجاتا ہے اس ليے خاله كى خدمت واطاعت كرواورا پى استطاعت كے مطابق اس كى مالى اعانت بھى كرتے رہو۔ (٢) عَنُ عَلِيٌّ قَالَ: لَمَّا خَرَجْنَا مِنُ مَكَّةَ تَبِعَتْنَا بِنُتُ حَمْزَةَ تُنَادِى يَا عَمَّ يَا عَمَّ قَالَ وَ قَالَ جَعْفَرٌ إِبُنَةً عَمِّى وَ خَالَتُهَا تَحْتِى فَقَضَى بِهَا النَّبِيُ عَلَيْ لِحَالِتِها وَ قَالَ وَ قَالَ جَعْفَرٌ إِبُنَةً عَمِّى وَ خَالَتُهَا تَحْتِى فَقَضَى بِهَا النَّبِيُ عَلَيْ الْحَالِتِها وَ قَالَ : ٱلْحَالَةُ بِمَنْزِلَةِ الْأُمَ

ترجمہ: حضرت علیؓ سے روایت ہے کہ جب ہم مکہ سے نکلے تو حمزہ کی بیٹی ہمارے پیچھے ہوکر اے چاپ، اے چاپ، کہ کر پکار نے لگی علیؓ نے اسے لے لیا اور اس کا ہاتھ پُڑ کر (اسے حضرت فاطمۃؓ کے حوالے کرتے ہوئے) کہا کہ لواپنے چپا کی بیٹی کو، فاطمۃؓ نے اسے اٹھالیا۔ پھر یہ قصہ بیان کیا۔ حضرت جعفرؓ نے کہا کہ وہ میرے چپا کی بیٹی ہے اور اس کی خالہ میرے نکاح میں ہے (اس لیے میں اس کی پرورش کا زیادہ حق دارہوں)۔ نبی بیﷺ نے وہ لڑکی اس کی خالہ کو دلا دی اور فرمایا:'' خالہ شل ماں کے ہے۔'

تشریح: یعنی خالہ کوماں کا درجہ حاصل ہے۔اس لیےسب سے زیادہ وہی اس کی مستحق ہے کہ وہ اپنی بھانچی کو اپنے پاس رکھے اور اس کی پرورش کر کے اپنے جذبہ ہم محبت کو تسکین دے۔ بیہ جو فر مایا کہ'' خالہ شل ماں کے ہے'' اس سے بیہ بات بھی ظاہر ہوتی ہے کہ خالہ کا بیہ حق ہوتا ہے کہ اس کا ادب ولحاظ اور اس کی خدمت ماں کی طرح کی جائے۔اسے غیر سمجھنا درست نہ ہوگا۔

بر<sup>و</sup>ر کاحق

(1) عَنُ أَبِى مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ الْخَالَى فِيهِ وَلاَ الْمَعَانِ اللَّهِ اِحُرَامُ ذِى الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ وَ حَامِلِ الْقُرُانِ غَيْرَ الْعَالِى فِيهِ وَلاَ الْمَعَافِى عَنْهُ وَ اِحُرَامُ السَّعَلَيْنَةِ الْمُسْلِمِ وَ حَامِلِ الْقُرُانِ غَيْرَ الْعَالِى فِيهِ وَلاَ الْمَعَانِ الْمُقْسِطِ. (ابوداؤد، اليهقى فى شعب الايمان) السُّلُطَانِ الْمُقُسِطِ. ترجمه: حضرت ابوموى روايت بح كه رسول الله علاق فرمايا: ''كسى بور هم سلمان كى اور ايسحال قرآن كى تعظيم جوقرآن ميں افراط وتفريط سحكام نه له درحقيقت خدا كى تعظيم كرنى ميں شامل باور الله تعظيم جور'' ميں شامل بے اور اى طرح انصاف ليند حكم الى كعظيم جور''

حکمران یا امیر سلطنت جوعدل وانصاف قائم کرتا ہے وہ خدا کی خاص صفت عدل کا مظہر ہوتا ہے، پھراس کی تعظیم ہمارے لیے کیوں ضروری نہ ہوگی۔ٹھیک اسی طرح جومسلمان خدا کی طاعت و بندگی میں بڑھاپے کو پنچ گیا وہ بھی اس بات کامستحق ہے کہ ہم اس کا اکرام کریں۔اگر ہمارے اندر خدا کی عظمت اور اس کی بزرگی کا احساس پایا جاتا ہے تو ہمارے لیے ان متیوں ہی کی تعظیم ضروری ہے۔ کیوں کہ ان کی تعظیم حقیقت میں خدا کی تعظیم ہی کا ایک تقاضا ہے۔

مہمان کے حقوق

رکھتا ہوا سے جاہیے کہ اپنے پڑوتی کی عزت کرے اور جو شخص اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہو اُسے چاہیے کہا بیے مہمان کی جائزہ (باہتمام خاطر مدارات) سے عزت کرے۔'' کہا:اے اللّٰہ کے رسول، اس کا جائزہ کب تک ہے؟ آپؓ نے فرمایا:'' ایک دن ایک رات اور ضیافت (عام میزبانی) کی مدت تین روز ہے اور جواس سے زیادہ ہووہ اس پر صدقہ ہے اور جو مخص اللّٰداور یوم آخر پرایمان رکھتا ہوا سے جاہے کہ اچھی بات زبان سے نکالے یا پھر خاموش رہے۔'' تشريح: اس حديث س معلوم ہوا کہ پہلا دن دادد<sup>ہ</sup>ش کا ہے، جس میں مہمان کی با ہتمام مدارات كرنى جاب دوسر اورتيسر دن جو تجويس موب تكلف مهمان كسامن پيش كر - ين روز سے زیادہ مہمان کی تواضع موجب اجروثواب ہے۔ اس لیے اسے صدقہ سے تعبیر فرمایا۔ زبان کی حفاظت ضروری ہے ۔غیبت ہو یابد کلامی پایا دہ گوئی اور فضول گفتگو ہو،ان سب سے پر ہیز کرنا جا ہے۔ زبان کھولنے سے پہلے سوچ لے کہ وہ جو کچھ کہنے جارہا ہے وہ مو<sup>م</sup>ن کے شایانِ شان بھی ہے یانہیں۔ نازیبااور فضول گفتگو ہے بہتر سے ہے کہ آ دمی خاموش رہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ایمان باللہ اور ایمان بالآخرة کا تقاضا سد ہوتا ہے کہ انسان کااخلاق بلند سے بلند ہو۔ایمان کے مطلوبہ اثرات اگرانسان کی زندگی میں نمایاں نہیں ہوتے تو اس کا مطلب ہے ہے کہ اس نے ایمان کے تقاضوں کوسرے سے جانا، پی نہیں۔ ایمان انسان کے محض نظریات اور عقائد سے تعلق نہیں رکھتا بلکہ وہ انسان کی پوری زندگی کوایک خاص ڈھانچہ میں ڈ هال دینا جا ہتا ہے۔ اگر ہم ایمان کے تقاضوں کا پاس ولحاظ رکھ سکیس تو لا زماً ہم اعلیٰ کردار کے پیکربن سکتے ہیں۔ دین وایمان اگر ہمارا کر دارنہ بن سکا تو حقیقت میں ہم ایمان سے نا آشنا کے نا آشناہی رہے اور اس سے بڑھ کرمحرومی کی دوسری بات نہیں ہو کتی۔ ٢) وَ عَنُ أَبِى كَرِيْمَةَ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ أَيُّما رَجُلِ أَضَافَ قَوْماً فَاَصُبَحَ الضَّيْفُ مَحُرُوُمًا فَإِنَّ نَصُرَهُ حَقٌّ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ. (ايوداؤد)

ترجمہ: حضرت ابوکریمہ ہے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جو شخص کسی قوم کے پاس بحثیت مہمان جائے اور وہ صبح تک محروم رہے تو اس کی مدد کرنی ہرایک مسلمان پرلازم ہو جاتا ہے۔'

**تشریح:**اگر کسی مہمان کی ضیافت نہ ہو *تکی تو پھر ہر مسلم*ان پر بیدلازم ہوجا تا ہے کہ وہ اس کی

كلامرنبوت جلدسوم

طرف توجد اورحق ميز بانى اداكر --(٣) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : لَيُلَةُ الصَّيْفِ حَقِّ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فَمَنُ أَصُبَحَ بِضِنَائِهِ فَهُوَ عَلَيْهِ دَيْنٌ إِنُ شَآءَ إِقْتَضَى وَ إِنُ شَآءَ تَرَكَ. (ابوداوَد) ترجعه: حضرت ابوكريمة التروايت محروم راح فداي فرمايا: ' أيك رات مهمان كا حق مرايك مسلمان پر جاوجو فيافت محروم راح تو يدميز بان ك ذمة قرض جوه چام أس وصول كر اور چارت في فرد - : '

تشريح: مهمان كابير ت به كداس كى ضافت كى جائ - ايباند موكدرات گزرجائ اوركونى اس كى جرند لے - اگراليى صورت پيش آگى تو گويا اب ايك قرض بم، جهادا كرنا ضرورى بے -(٣) وَ عَنُ أَبِى شُوَيُح والُحُزَاعِي قَالَ : قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : اَلضِّيافَةُ ثَلاَ ثَةُ اَيَّامٍ وَ جَائِزَتُهُ يَوُمٌ وَ لَيُلَةٌ وَ لاَ يَحِلُّ لِرَجُلٍ مُسُلِمٍ أَنُ يُقِيمَ عِنُدَ أَحِيُهِ حَتَّى يُؤَثِّمَهُ قَالَ يُقِيمُ عِنْدَهُ وَلاَ شَىءَ لَهُ يَقُرِيُهِ بِهِ.

ترجمہ: حضرت ابوشر یخ خزائی سے روایت ہے کہ رسول خداﷺ نے فرمایا: ''ضیافت تین روز تک ہے اور اس کے لیے باہتمام مدارات (انعام وعطیہ) ایک دن رات تک ہے اور کسی مسلمان شخص کے لیے جائز نہیں کہ وہ اپنے بھائی کے یہاں تظہر ارہے یہاں تک کہ وہ اسے گناہ میں مبتلا کردے۔'' آپ نے فرمایا:'' اس کے پاس تظہر ارہے اور اس کے پاس کھلانے اور مہمان داری کے لیے پچھنہ ہو۔'

تنشر یع: ضیافت توییہ ہے کہ بغیر کسی انقباض کے آنے والے کے قیام دطعام کانظم کیا جائے اور اس کی تکریم میں کوتا ہی نہ ہونے دے لیکن مہمان کے اندر بھی خود داری کا جذبہ ہونا چاہیے۔اس کے لیے درست نہیں کہ وہ میزبان پرتین روز سے زیادہ کا بوجھ ڈالے۔ البتہ اگر میزبان کی خواہش کے احترام میں وہ مزید قیام کرتا ہے تواس میں کوئی قباحت نہیں ہے۔

یہ حدیث بتاتی ہے کہ مہمان کسی کے یہاں اتنے دن قیام نہ کرے کہ اے ضیق اور پریشانی میں مبتلا کردے، جس میں اس کا امکان ہے کہ اس کی زبان پر اپنے مہمان کے لیے کوئی نازیباالفاظ آ جائیں۔ یا مہمان کواپنے یہاں سے رخصت کرنے کے لیے وہ کسی خفیف حرکت پر مجبور ہوجائے۔مہمان کوسوچنا چا ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہمارا میز بان تنگ دستی میں ہواور وہ اِس

پڑوسی کے حقوق

(1) عَنْ عَبُدِ الرَّحُمْنِ بُنِ آبِي قُورادِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ قَالَ: مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُحِبَّ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَوْ يُحِبَّهُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ فَلْيَصُدُقْ حَدِيْتُهُ إِذَا حَدَّتَ وَ لَيُؤَدِّ آمَانَتَهُ إِذَا اتُتُمِنَ وَلْيُحْسِنُ جِوَارَ مَنُ جَاوَرَهُ. (البيهةى فى شعب الايمان) ترجعه: حفرت عبدالرحن بن ابى قراد سروايت م كه نبى تلك فرمايا: ' ج يه پند ہو كہ اللہ اور اس كرسول سے محبت ركھ يا اللہ اور اس كرسول اس سے محبت كريں تو اس چاہي كہ وہ جب بولي تو تي بولے، اور جب اس پر اعتماد كيا جائے تو وہ آپنا مين ہونے كو تقن كرو اور پڑوسيوں كرساتھ اچھى ہم سائيكى كا شوت وے ''

تنشر يح: اللداوراس كے رسول سے محبت ركھنى بڑے مرتبہ و مقام كى بات ہے۔ليكن اللداوراس كے رسول كى شخص سے محبت ركھيں بيد رجد كى كو حاصل ہوجائے تو اس كى قسمت كا كيا كہنا۔ گھر بي بلند مرتبہ و مقام محض كسى زبانى دعوىٰ سے تو حاصل ہونے سے رہا۔ اس كے ليے ضرورى ہے كہ اپنے كردار وعمل سے آ دمى بيد ثابت كرے كہ وہ اپنى زندگى كو اسى سيرت و كردار سے مزين ركھنا چاہتا ہے جس كو اللد اور اس كے رسول كيند كرتے ہيں۔ دوسرے الفاظ ميں وہ انھيں باتوں كو اختيار كر بے گاجن كا تحكم اللہ اور اس كے رسول نے ديا ہے اور وہ ان باتوں سے اختيار كر بے گا، جن كو اللہ اور اس كے رسول نے ديا ہے اور وہ ان باتوں سے اجتناب كر بے گا،

اس حدیث میں تین باتوں کا ذکر فرمایا گیا ہے: (۱) پچ بولنا (۲) امانت (۳) پڑوسیوں کے ساتھ نیک سلوک دحقیقت مد ہے کہ اگر ان نتیوں باتوں پڑمل کیا جائے تو دوسرے اخلاقی محاسن آ دمی کے اندر خود بخو دیپدا ہوجائیں گے۔اس حدیث سے اس بات کا پند چلتا ہے کہ پڑوی کے ساتھ حسنِ سلوک سے پیش آ نا اپنے کردار کی محافظت کے لیے کس قدر ضروری

كلامرنبوت جلدسوم

ہے۔ پڑوی کے ساتھ برسلوی اس بات کا ثبوت فراہم کرتی ہے کہ آ دمی کی زندگی شرافت، انسانیت اور اخلاقی خوبیوں سے عاری ہے۔ ایسی زندگی حقیقت کی نگاہ میں کس کام کی ہو کتی ہے۔ اور پھر ایس شخص خدا اور رسول کی محبت کا مستحق کیسے ہو سکتا ہے۔ (۲) وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ مَعْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّہُ یَقُولُ اللَّهُ عَلَیْ الْ اللَّهُ عَلَیْ الْمُؤْمِنَ اللَّذِی يَشُبُعُ وَ جَارَهُ جَائِعٌ اللَّ جَنْہِ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ عَلَیْ الْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ الْحَدَ اللَّهُ عَلَیْ عَلَیْ الْسُولَ اللَّهُ عَلَیْ الْحَدَ اللَّہُ عَلَیْ الْحَدَ اللَّہُ عَلَیْ عَلَیْ الْحَدَ اللَّہُ اللَّہُ عَلَیْ الْحَدَ عَلَیْ الْحَدَ الَیْ الْحَدَ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ الْحَدَ الَیْ الْحَدَ عَلَیْ الْحَدَ اللَّهُ الْحَدَ عَلَیْ الْحَدَ الَیْ الْحَدَ الْحَدُ الْحَدَى الَیْ الْحَدَ الْ الْحَدَى عَدَى اللَّهُ عَلَیْ الْحَدَ مَ حَدَى مَا مَ الْ حَدَى مَالَ مَا الْحَدَ الْحَدَ الْحَدَى حَدَى الْحَدَى حَدَى مَا اللَّهُ عَلَیْ الْحَدَ مَا عَالَ الْحَدَى عَدَى مَا حَدَى عَدَى الْ حَدَى حَدَى مَالَ مَالَ الْحَدَى حَدَى مَ حَدَى عَدَى مَالَى الْ حَدَ مَدْ مَدَى مَدَى مَالَى الْحَدَى حَدَى مَدَى مَدَى حَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَ مَدْ مَدَى مُ مُ مَ حَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مُ مَدَى مَ مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَ مَ

تھا یں۔ال بے ک کی کی تمو ن سے موں بیل کی جا تی۔ا کی سے اپ کرمائے ہیں لہ ایسا شخص فی الواقع ایمان ہی سے نا آ شنا ہے۔اگرایمان زندگی کی اسپرٹ بن کراس کے دل میں اُتر چکا ہوتا تواسے ہرگزیدگوارانہ ہوتا کہ دہ آسودہ ہوکر کھائے ادراس کا ہمسایہ بھوکارہ جائے۔

چَهَ مُوْتَا نُوَاعَتْمَ مَرَرِيدُوْارَانَهُ مُوْتَا لَدُوْهُ الْمُوْدَةُ مُوْتَرُهَا حَاوَرَانَ كَمُّسَايَدٍ هُوَارَةً تُذُكُرُ مِنُ كَثُرَةِ (٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ يَّا رَسُوُلَ اللَّهِ إِنَّ فُلاَنَةً تُذُكُرُ مِنُ كَثُرَةِ صَلاَ تِهَا وَ صِيَامِهَا فَصَدَقَتِهَا غَيْرَ أَنَّها تُؤُذِى جِيرَانَهَا بِلِسَانِهَا قَالَ: هِ فِي النَّارِ. قَالَ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ. فَانَّ فُلاَنَةً تُذُكُرُ قِلَّةَ صِيَامِهَا وَ صَدَقَتِهَا أَوُ صَلاَتِهَ وَ إِنَّهَا تَصَدَّقُ بِالْاَثُوارِ مِنَ الْإِقِطِ وَلاَ تُؤُذِى بِلِسَانِهَا جِيرًا قَالَ: هِ فِي فِي الْجَنَّةِ. (احمايَتَى فَالَايَان)

ترجعه: حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، فلاں عورت کواپنی کثر تے نماز، روزہ اور صدقہ کی وجہ سے بہت شہرت حاصل ہے۔لیکن وہ اپنی زبان سے اپنے پڑوسیوں کواذیت پہنچاتی ہے۔ آپؓ نے فرمایا:'' اس کا ٹھکانا دوزخ ہے۔' اس نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، فلال عورت جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ دہ بہت کم (نفل) روز ے رکھتی، بہت کم صدقہ و خیرات کرتی ہے اور بہت کم (نفل) نماز پڑھتی ہے۔ وہ بس چند نمگڑ یے پیر کے صدقہ کرتی ہے کیکن وہ اپنی زبان سے اپنے ہم سایوں کواذیت نہیں پہچاتی۔ آپ نے فرمایا:'' اس کا ٹھکانہ جنت ہے۔''

**تشریح:** دین میں جہاں بیضروری ہے کہ عبادات وطاعات سے زندگی معمور ہو وہیں بی<sup>بھ</sup>ی

ضروری ہے کہ آ دمی گناہ اور معصیت سے دور رہے۔ گناہ اور معصیت سے اجتناب کے بغیر پر ستش اور عبادت کی کوئی قدر و قیمت نہیں۔ اگر کوئی ترکِ معصیت کے بغیر عبادات اور نوافل کا اہتمام کرتا ہے تو خواہ اس کا بیاہتمام کتنا ہی غیر معمولی کیوں نہ ہوخدا کے یہاں اس کی کوئی قدر و قیت نہیں ہو کتی۔ زندگی میں حسن وخوبی اسی صورت میں پیدا ہوتی ہے جب کہ انسان ایک طرف خدا سے اپنا رشتہ قائم رکھے، اسے متحکم سے متحکم کرنے کی فکر میں لگا رہے، اور اس سلسلے میں فرائض وواجبات سےغافل نہ ہو، دوسری طرف وہ بندگانِ خداکے حقوق کو پامال نہ ہونے دے گ سیرت و کردارکو ہم خانوں میں تقسیم نہیں کر سکتے ۔ جو شخص بندگانِ خدا کے حق میں بہتر نہیں ہے وہ اپنے روبیہ سے ثابت کررہا ہے کہ اس کی زندگی اسلام کے مطلوب کردار سے خالی ہے۔ پھرا یسے بِ کُردار شخص کی نمازیں اور روز ہے شجع محض رسمی قتم کے ہوں گے۔ وہ کسی اعلیٰ اخلاق وکر دار کا مظہر نہیں ہو سکتے ۔ اس لیے حضور ﷺ پڑ وسیوں کواذیت پہنچانے والی صوم وصلوۃ کی پابند عورت کو دوزخی قراردے رہے ہیں۔اس حدیث کی روشنی میں دین کے اصل مزاج اوراس کی فطرت کو ہر شخص بهآ سانی سمج*ه سکتا ہے*۔ (٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: يَا رَسُوُلَ اللهِ: إِنَّ لِي جَارَيْنِ فَالِى أَيِّهِمَا أُهْدِى، قَالَ: إلى أَقُرَبِهِمَا مِنْكِ بَابًا. (بخاری) ترجمه: حضرت عائشة مح متعلق روايت ب كدانهول في عرض كيا كداب اللد كرسول، میرے دو پڑوی ہیں میں ان میں ہے کس کو ہدیہ (تحفہ ) بھیجوں؟ آپؓ نے فرمایا:'' ان میں سے جس کادردازہتم سے قریب تر ہو۔'' **تشریح:** یہاں حصر مرادنہیں ہے کہ اسی کو ہدیں بیجیں ،جس کا درواز ہ قریب تر ہو بلکہ مطلب سے ہے کہ پہلاحق اس ہمسامیکا ہوتا ہے جس کا دروزہ قریب ہو۔قریب کے ہمسامیہ کے ساتھ ملنا جلنا زیادہ ہوتا ہے اور اس کے حالات کا ہمیں علم بھی زیادہ ہوتا ہے، اس لیے اسے مقدم رکھنا ایک

فطرىبات م-(۵) وَ عَنُ أَبِى ذَرٍّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : إذَا طَبَحُتَ مَرُقَةً فَاكَثِرُ مَآءَ هَا وَ تَعَاهَدُ جِيرَ انكَ. ترجمه: حضرت ابوذرٌ سے روايت مے كه رسولِ خدايت فرمايا: '' جبتم كوشت پكا وَتو شور بازیادہ کردواورا پنے پڑوسیوں کا خیال رکھو۔'' تشریح: یعنی سمیں اپنی ہی فکر نہ ہونی چا ہے بلکہ پڑوسیوں کی ضرورت کا بھی خیال رکھنا ضروری ہے، جس کسی کے یہاں محسوں ہو کہ اسے سالن کی ضرورت ہے، اس کے یہاں سالن بھیچ دو۔ اس ہے، جس کسی کے یہاں محسوں ہو کہ اسے سالن کی ضرورت ہے، اس کے یہاں سالن بھیچ دو۔ اس کے لیے ایسا کر سکتے ہو کہ شور بازیادہ کر دو، اس طرح سالن دینے میں شمیں دشواری بھی نہ ہو گی۔ کہ کو حَنُ أَبِیُ هُوَیُورَةٌ قَالَ: کَانَ النَّبِیُّ عَلَیْكِ اللَّہِ يَقُولُ: يَا نِسَآءَ الْمُسْلِمَاتِ لاَ تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوُ فِرُسَنَ شَاقٍ.

ترجمہ: حضرت ابوہ بریدہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ فرماتے تھے۔: '' مسلمان عورتو! کوئی پڑوت اپنی پڑوت کو معمولی چزبھی ہدیہ چینے کو حقیر نہ سمجھا گر چہ بکری کا گھر ہی کیوں نہ ہو۔' تشریح: '' بکری کا گھر'' یعنی معمولی یا تھوڑی چیز بھی پڑوت کے یہاں سمجنے کو عار نہ سمجھو۔ تھوڑی اور معمولی چیز بھی بے تکلف ہدیہ چیجو، اسی طرح پڑوت سے اگر ہدید آئے تو اسے خوش دلی سے قبول کرو، خواہ وہ کتنا ہی مختصر اور معمولی کیوں نہ ہو۔ اُسے حقیر اور بُر اُن سمجھو۔ اصل دیکھنے کی چین وہ جذبہ ہوتا ہے، جس کے تحت کوئی کسی کے یہاں ہدیہ بھیجتا ہے۔

(2) وَ عَنُ أَبِى رَافِعٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَيْ : ٱلْجَارُ أَحَقُّ بِسَقَبِهِ. (بَنارى) توجمه: حضرت الورافعُ كَهتم بي كهرسول الله عَنْ فَقْلَ: ' پُرُوى الله قَرْبِ كَ وجه سے زیادہ مستحق ہوتا ہے۔'

**تشریح:** مطلب یہ ہے کہ کسی معاطے میں ہمسامیکا خیال رکھنا اسلامی اصول وآ داب میں سے ہے۔ مثلاً ہم اپنی زمین فروخت کرنا چاہتے ہیں اور پڑوسی اسے لینے کا ارادہ رکھتا ہے تو دوسروں کے مقابلے میں اسے ہی ترجیح دینی چاہیے۔ پڑوسی سے زمین کی قیمت اگر پچھ کم ہی ملے جب بھی اخلاق یہی ہے کہ قیمت سے زیادہ اس قرب کا لحاظ کریں، جو ہمارے اور ہمارے پڑوسی کے ماہین پایا جاتا ہے۔

**ترجمہ:** حضرت ابوہر میرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ ﷺ نے فر مایا:'' وہ چنص جنت میں داخل نہ ہوگا،جس کے شروفساد سے اس کا ہمسا ہی حفوظ نہ ہو۔'' تشريح: بمسايكوستانا اورات اپنى بدى كانشاند بنانا اتنا براظلم ب جوآ دمى كوجنت سے محروم كر دينے كے ليے كافى بے منت تو حقيقت ميں ان لوگوں كى جائے قرار ب جوسرا پا خير ورحمت اور بدى اور شروفساد كے جذبہ سے بالكل پاك ہوتے ہيں - اسى ليے خدا كى بے پاياں رحمتوں كوان كا انظار ہوتا ہے -خدا آخرت ميں أخيس برطرح كى پريشا نيوں اور مشكلوں سے مامون و محفوظ ركھ كا -انظار ہوتا ہے -خدا آخرت ميں أخيس برطرح كى پريشا نيوں اور مشكلوں سے مامون و محفوظ ركھ كا -انظار ہوتا ہے - خدا آخرت ميں أخيس برطرح كى پريشا نيوں اور مشكلوں سے مامون و محفوظ ركھ كا -پُو مَنْ أَبِي شُو يَتْ اللَّهُ لاَ يُؤْمِنُ أَنْ اللَّبِي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهُ لاَ يُو مَاللَهُ لاَ يَامَنُ جَارُهُ بَوَ اللَّهُ لاَ يُؤْمِنُ . فَيْ لَهُ مَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهُ لاَ يَامَنُ جَارُهُ لاَ يُو اللَّهُ لاَ يَامَنُ جَارُهُ مَا اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهُ لاَ يَامَنُ جَارُهُ اللَّهُ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّالِي اللَّالِ مَالَ اللَّالَ مَالَ اللَّهُ مَالَ اللَّالَ مَالَ مَالَة لاَ يَاللُهُ مَالَ يَالَ مَاللَهُ لاَ يَاللَهُ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَتُ اللَّهِ مَالَ اللَّهِ مَالَة اللَّهُ مَالَ يَاللَهُ مَالَ مَالَة مَالُ مَالَة مَالَ اللَّهِ مَالَة اللَّالَة مَالَ اللَّهِ مَالَ مَالَة مَالَ اللَّ

ترجمه: حضرت ابوشریح خزاعی سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' به خداوہ مومن نہیں، به خداوہ مومن نہیں، به خداوہ مومن نہیں ۔'' عرض کیا گیا: یا رسول اللہ، کون مومن نہیں؟ آپؓ نے فرمایا: '' وہ شخص جس کا پڑوہی اس کی بدی ہے حفوظ نہ ہو۔''

تشريح: يدايمان كا تقاضا ہے كہ ہم التي پڑوسيوں كے ساتھ نيك سلوك اختيار كريں - يہاں تك كەدەسوچ بھى نهكيس كەانھيں ہمارى طرف سے كى قتم كانقصان يا تكليف پنچ سكتى ہے - اس كے بغير ہمارا ايمان گويا كالعدم ہے - ايك حديث ميں ارشاد ہوا ہے: مَنْ حَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّخِرِ فَلاَ يُوُذِ جَارَةُ (بخارى، سلم)'' جو شخص اللّٰداور يوم آخر پرايمان ركھتا ہوتو وہ اللّٰي ہمسا يكواذيت نه پنچا ہے '

ایک دوسری حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان کا نقاضا صرف یہی نہیں ہے کہ ہمارا پڑوتی ہمارے شر سے محفوظ رہے بلکہ اپنے پڑوتی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا بھی ایمان کے نقاضوں میں سے ایک اہم نقاضا ہے۔ چناں چہ فرمایا گیاہے: وَاَحْسِنُ اِلٰی جَارِکَ نَحُنُ مُؤْمِنًا. (احمہ تر ندی)۔ اپنے پڑوتی کے ساتھ اچھا برتا وَکروت ہم مومن ہوگے۔

(٠١) وَ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَالَ: لاَ يَمْنَعُ اَحَدُكُمُ جَارَهُ أَن يَّغُوزَ خَشَبَةً فِى جِدَارِهِ. **ترجمه:** حضرت الوشريُّ صروايت ب كدرسول الله عَنْ في ارشاد فرمايا: '' تم ميں سكوتى

**تشریح:** بیاس کیے کہ بیمروّت اور جذبہ خیر خواہی کے منافی بات ہے کہ ہم پڑوسی کواس چیز

ےروکیں، جس میں اپنا کوئی نقصان بھی نہ ہواور پڑوی کواس ے فائدہ پنج رہا ہو۔ (11) وَعَنُ عَائِشَةٌ تَقُوُلُ سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ يَقُوُلُ : مَا زَالَ جِبُرَئِيْلُ يُوْصِيْنِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنُتُ اَنَّهُ يُوَرِّثُهُ. (بناری) ترجمہ: حفرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کو بیفرماتے ہوئے سنا:''جرئیل مجھے ہمسایہ کے ساتھ نیک سلوک کرنے کی برابرتا کیدکرتے رہے، یہاں تک کہ مجھے گمان ہونے لگا

تشریح: لیحن شایدایک ہمسایہ دوسرے ہمسار یکا وارث قراردے دیا جائے گا۔اس حدیث سے بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ پڑوی کے حقوق کی ادائی کس قد رضروری ہے۔ شریعت نے پڑوی کو وراثت میں شریک تونہیں کیا کیوں کہ اس طرح وہ پڑوی نہیں بلکہ گھر کا ایک فرد قراریا تا اور اس *سے مخ*لف قشم کی دشواریاں پیدا ہوتیں۔ پڑوتی کی اصل حیثیت کو باقی رکھتے ہوئے شریعت نے اس کے ساتھ ہرطرح کے حسن سلوک کی تاکید کی ہے۔کسی شخص کے بھلے ہونے کی پہچان ہی ہے کہ اس کے پڑوی اس سے خوش ہوں اور اگر اس کے پڑوی کو بیہ علوم ہو کہ وہ اب کہیں دوسری جگہ منتقل ہونے کا ارادہ رکھتا ہے تو وہ اس کے جدا ہونے کے احساس سے مغموم ہوجائے۔اس کے برخلاف جس کے پڑوی اس سے نالاں ہوں اور اس کے چلے جانے کواپنے لیے نجات تصور کرتے ہوں توابیا څخص خدا کی نگاہ میں کبھی پسندیدہ نہیں ہوسکتا۔ مومن تو وہ ہے، جواپنے شرارت پیند ہمسایوں کوبھی شکایت کا موقع نہ دےاوران کا ہمدردوغم گسار بنارہے۔ پڑوی کا ایک بڑاخق ہیہ ہے کہ ہم اس کے بارے میں سونظن سے کام نہ لیں اورا گراس کی طرف سے کسی کمزوری کا صدور ہوتو ہم چشم بوشی سے کام لیں کسی کی اصلاح کا بہترین طریقہ بھی یہی ہے کہ اس کے ساتھ شريفانه طريقمل اختيار كياجائ (١٢) وَ عَنُ عُقْبَةَ بُنِ عَامِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَىٰ ۖ : أَوَّلُ خَصْمَيْن يَوْمَ الُقِيَامَةِ جَارَان. (RI)

ترجمہ: حضرت عقبہ بن عامرؓ ہے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' قیامت کے روز سب سے پہلے جھگڑنے والے دوہمسایہ ہوں گے۔''

**تشریح:**ایک حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت کے روزسب سے پہلے نماز کے بارے **م**یں

محاسبہ ہوگا۔ایک دوسری حدیث میں ہے کہ قیامت کے روز سب سے پہلے قبل کے مقد مات پیش ہوں گے۔ بیحدیث بتاتی ہے کہ قیامت کے روز سب سے پہلے دو ہمسایوں کی مخاصمت کا معاملہ پیش ہوگا۔ بظاہران روایتوں میں تضاد نظر آتا ہے، لیکن غور کریں تو معلوم ہوگا کہ ان میں کوئی تضاد نہیں پایا جاتا۔ اصل بات بیہ ہے کہ حقوق اللہ میں سب سے اہم اور بنیادی حق اللہ کا بیہ ہے کہ بندہ نماز کا پابند ہو۔ وہ اپنے رب کی جناب میں سر بہ جود ہواور اس کی عبادت اور پر تش سے ہرگر عافل نہ ہو۔ اس لیے حقوق اللہ کے سلسط میں سب سے پہلے جس چیز کا سوال ہوگا، وہ نماز ہے۔ حقوق اللہ کے سلسلے میں در حقیقت سب سے شد یہ جرم میں ہے کہ آ دمی تارک نماز بن کر زندگ گر ارے۔ اس لیے بندے سے پہلے اسی کا سوال ہونا بھی چا ہیے۔

حقوق العباد میں بندوں کا سب سے پہلاحق میہ ہے کہان کی جان کا احتر ام کیا جائے اورانھیں ناحق قتل نہ کیا جائے۔اسی لیےحقوق العباد کے سلسلے کے مقد مات میں سب سے پہلے تل و خون کے مقد مات کا فیصلہ کیا جائے گا۔

رہے ایسے لوگ جن میں باہم ایک کو دوسرے سے شکایت ہوگی توان میں سے ان دو آدمیوں کے جھگڑ کے کا فیصلہ سب سے پہلے کیا جائے گا، جو ایک دوسرے کے پڑ دسی ہوں گے۔ کسی پرظلم وزیادتی کرنا ہر حال میں برا ہے لیکن سے براسلوک اگر پڑ دسی کے ساتھ ہوتو پھر جرم انتہائی شدید ہوجا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس نوعیت کے معاملات میں سب سے پہلے اسی معاطے کا فیصلہ کیا جائے گا۔

بیرحدیث بتاتی ہے کہ باہمی مخاصمت میں سب سے تکلیف دہ بات سیر ہے کہ دوایسے آ دمیوں کوباہم ایک دوسرے سے شکایت ہو، جو باہم پڑوہی ہوں۔

عام انسانول كے حفوق (١> عَنُ جَوِيُو بُنِ عَبُدِ اللَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا: لاَ يَرُحَمُ اللَّهُ مَنُ لَاَ يَرُحَمُ النَّاسَ. ترجمه: حفرت جرير بن عبداللَّرُ سے روايت ہے كہ رسولِ خدا يَظْ فِ فرمايا: '' اللّّذا سَ فَحْص پر رحم ہيں فرما تا، جولوگوں پر جم ہيں كرتا۔ ' تشريح: ال حديث سے معلوم ہوا كەلوگوں سے ہماراسلوك تخق كانہيں بلكه نرمى كا ہونا چا ہے۔ ان كے ليے ہمارے دلوں ميں كدورت اور نفرت كے بجائے رحم كا جذبہ پايا جانا چا ہے۔ پھراس حديث سے ميہ بھى معلوم ہوا كہ ہم خدا كى رحمت كے مشخق التى صورت ميں ہو سكتے ہيں جب كه ہمارے اندر بھى رحم دلى كا جذبہ موجود ہو۔ خدا كى رحمت تو ال كے خضب پر غالب ہے۔ كيكن ال کے برخلاف اگر ہمارے قلوب شفقت ومحبت اور مرقت اور جذب رحم سے نا آ شا ہيں تو ال كا مطلب بيہ ہوا كہ خدا كى صفت خاص رحمت كے عکوس سے ہمارے دل كے آ کينے يكسر خالى ہيں۔ ہوں گے جن كا خدا سے خصوص تعلق ہو۔ خدا سے جا كم ہوسكتا ہے۔ خدا كى رحمت و ہوں ہى رہوں گے جن كا خدا سے خصوص تعلق ہو۔ خدا سے بے گا نہ شخص تو خدا كى رحمت كے مرحم ہى

٢> وَعَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرِوٌّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيَّ": اَلرَّاحِمُوُنَ يَرُحَمُهُمُ الرَّحْمِنُ إِرْحَمُوا مَنُ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمُ مَّنُ فِي السَّمَآءِ. (ايوداؤد، ترمذي) ترجمه: حضرت عبداللد بن عمرة ف روايت ب كدرسول خدا على ف ارشاد فرمايا: " رحم كرف والوں پر حمٰن رحم فرما تاہے۔ تم زمین والوں پر رحم کروآ سان والاتم پر رحم کر کے گا۔'' تشريح: مطلب بدب كداكر جم ابل زمين پردم كرتے بيں اوران كى فلاح اور بہبود كى فكرر كھتے ہیں اوران کی بہی خواہی کرتے ہیں تو خدا ہم پر مہر بان ہوگا۔'' آسان والا'' سے مراد خدا کی ذات ہے، جس کی شان اور کمال قدرت خاص طور سے آسان میں نمایاں ہے اور جس کی سلطنت زمین سے لے کرآ سان تک وسیع ہے۔خداہم پر مہر بان ہوتا ہے تو آ سان کے فرشتے بھی ہمارے لیے د عاادرطلب رحمت کرتے ہیں اور خدا کے حکم ہے وہ ہماری حفاظت کا کام بھی انجام دیتے ہیں۔ (٣) وَ عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ أَنْتُ أَنْصُرُ أَخَاكَ ظَالِماً أَوُ مَظْلُوُماً فَقَالَ رَجُلٌ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، ٱنْصُرُهُ مَظُلُوُماً فَكَيْفَ ٱنْصُرُهُ ظَالِمًا؟ قَالَ: تَمْنَعُهُ (بخارى،مسلم) مِنَ الظُّلُم فَذٰلِكَ نَصُرُكَ إِيَّاهُ. ترجمه: حضرت انس عردایت ب كدرسول الله با فرمایا: " این بھائى كى مدد كروخواه ظالم ہو یا مظلوم ''ایک شخص نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول مظلوم کی مدد تو میں کرتا ہوں مگر خالم کی مدد کیوں کرکروں؟ آپٹ نے فرمایا:'' اس کوظلم سے بازرکھو یہی اس کے حق میں تمھاری مدد ہے۔''

تشريح: يعنى ظالم كوظلم ، بازركهنااس كے تق ميں تمھا رى مدد ہے كوشش كرو كه خالم ظلم كرنے ے باز آجائے اور وہ اپنے نفس پر قابو یا لے اور شیطان کو مایو*س کر دے*، جوظلم وستم کا روا داروا قع ہواہے۔دینی لحاظ سے اس طرح کی کوشش ہر گز معیوب نہیں بلکہ مطلوب ہے۔ (٣) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتَ وَالَّذِى نَفْسِى بِيَدِهِ لاَ يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُحِبَّ لِاَخِيُهِ مَا يُحِبُّ لِنَفُسِهِ. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت انس مے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: '' اس ذات کی قشم جس کے قبضے میں میری جان ہے، کوئی بندہ اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے ليےوہ کی چیز پیندنہ کرے جواسے اپنے لیے پیندہے۔'' تشريح: " وبى چيز " سراد بهلائى ب- چنال چدا كروايت مي صريح طور بر" مِنَ الْحَيْرِ " کالفظ آیا ہے۔ بی فطری بات ہے کہ ہر خص اپنی بھلائی اور کا میابی کا خواہاں ہوتا ہے۔ مومن کا امتیاز بد ہے کہ وہ دوسروں کے لیے بھی دنیا وآخرت کی بھلائی اور فلاح چاہتا ہے۔ اگر کسی شخص کے اندر بیوسعت نہیں پائی جاتی اور وہ صرف اپنی ہی بھلائی چاہتا ہے۔ دوسروں کی یا تو اسے سرے سے کوئی فکر ہی نہیں ہوتی یا وہ ان کا بدخواہ ہے، تو حقیقت میں ایمان کی کیفیت سے اس کا دل اجھی تک آشنا نہیں ہو سکا ہے۔ ایمان کا تقاضا یہی ہوتا ہے کہ آ دمی کو صرف اس کی اپنی خوش اورمسرت ہی مسرور نہ کرے بلکہ دوسروں کی خوشی اورمسرت بھی اس کے لیے سامانِ راحت ہو۔ <۵> وَ عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ يَّاخُذُ عَنِّى هُؤُلآءِ الْكَلِمَاتِ فَيَعْمَلُ بِهِنَّ أَوْ يُعَلِّمُ مَنُ يَعْمَلُ بِهِنَّ؟ قُلْتُ: أَنَا يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، فَاَخَذَ بِيَدِى فَعَدَّ خَمُساً فَقَالَ: إتَّقِ الْمَحَارِمَ تَكُنُ أَعْبَدَ النَّاسِ وَ أَرْضَ بِمَا قَسَمَ اللَّهُ لَكَ تَكُنُ أَغْنَى النَّاسِ وَ أَحْسِنُ اِلَى جَارِكَ تَكُنُ مُوُمِنًا وَ أَحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفُسِكَ تَكُنُ مُّسُلِمًا وَلاَ تُكْثِر الضِّحُكَ فَاِنَّ كَثُرَةَ الضِّحُكِ تُمبُتُ الْقَلْبَ. (اجر، ترمذي)

ترجمہ: حضرت ابوہر میرہؓ سے روایت ہے کہ رسول خداﷺ نے فرمایا:'' کون ہے جو مجھ سے ان باتوں کو حاصل کر ہے، پھر ان کوعمل میں لائے یا اس شخص کو سکھائے جوان پر عمل کر ہے؟'' میں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ دہ شخص میں ہوں۔ آپؓ نے میر اہاتھ پکڑ ااور دہ پانچ باتیں گنائیں اور ان کو بیان فر مایا:'' محارم ( جن چیز وں کوشریعت نے حرام تطہرایا ہے ) سے بچو،تم لوگوں میں سب سے بڑھ کرعبادت گزار ہو گے۔اس پر راضی رہو، جس کواللّٰہ نے تمھاری قسمت میں لکھ دیا ہے،تم سب سے بڑھ کر تو نگر ہوجا وکے ۔اپنے ہمسا سہ کے ساتھ اچھا سلوک کر دتم مومن ہوجا وَ گے۔تم جو چیز اپنے لیے پسند کرتے ہوا تی کوسب لوگوں کے لیے پسند کے وہ سلم ہوجا وَ گے اور زیادہ نہ ہنسو کیوں کہ زیادہ ہنسنا دل کومر دہ بنادیتا ہے۔'

تشريح: شريعت نے جن چيزوں کو ممنوع اور حرام قرار ديا ہے، ان سے بچنے کے بعد ہی آ دمی صحيح معنی ميں خدا کا سچا فرماں بر دار کہلانے کے لائق ہوسکتا ہے۔ ايک شخص بہت سار فے رائض اور نوافل ادا کرتا ہے کيکن ان باتوں سے اجتناب کرنے ميں غفلت سے کام ليتا ہے، جن سے خدا نے اسے روکا ہے تو سمجھ ليجيے کہ اس کی بندگی ميں قصور پايا جاتا ہے۔ منوعات اور حرام چيزوں سے اجتناب لازمی ہے۔ ممنوع اور حرام چيزوں سے اپنے کو دور رکھنا فر ائض سے کہيں زيادہ مشکل ہوتا ہے۔ اب جو شخص ممنوعات سے بچتا اور حرام چيزوں کے قريب نہيں جاتا حقیقت ميں وہ ہی خدا کی بندگی ميں مثالی کر دار ادا کر سکتا ہے اور يقيناً ايسا ہی شخص لوگوں ميں بہتر عبادت گر ارکہلانے کا مستحق ہو سکتا ہے۔

قلبی استغنابی اصل استغنا اور تو نگری ہے۔خدانے قسمت میں جولکھ دیا ہے اس پر راضی ہوجانے کے بعد آ دمی کا دل حرص وہوں سے بالکل پاک ہوجا تا ہے۔وہ سمجھتا ہے کہ خدا نے اسے جوبھی دیا ہے وہ اس کا کرم واحسان ہے۔ہمیں اس کا شکر گز ارہونا چا ہے نہ کہ د نیا طلبی میں پڑ کرلوگوں کے مال ومتاع پر حریصانہ نگاہ ڈالتے پھریں۔جائز طریقے سے جوبھی مل جائے وہی کافی ہے۔وہ جانتا ہے کہ اپنے مقسوم پر مطمئن اور راضی ہونے پر خدا کی خوش اور خوش نو دی حاصل ہوگی، جو دنیا ومان ہے رہم راہ رکھر ہے۔ ظاہر ہے ایسے پاکیزہ جذبات جس شخص کے ہوں گے اس سے بڑھ کر دنیا میں کوئی دوسر اتو نگر اور مستخفی نہیں ہو سکتا۔

ہمسامیاور پڑوی سے انسان کوئنج وشام برابر سابقہ پیش آتا ہے۔ایسے لوگوں کے ساتھ جو برابر ملتے رہتے ہوں حسن سلوک کا اہتمام آسان نہیں ہوتا۔ میا ہتمام وہی څخص کر سکتا ہے، جس کا دل ایمان کی لذتوں سے آشنا ہو چکا ہو۔ایسا شخص ایمان کے نقاضوں کوفر اموش نہ کر سکے گا جو ایمان کو سیرت و کر دار کی روح سمجھتا ہے، جو جانتا ہے کہ دوسرے انسان بھی ہماری ہی طرح خدا کے بندے ہیں۔ پھرخدا کواس کے بندوں کے ساتھ بدسلو کی کرکے کیسے راضی رکھ سکتے ہیں۔ آ دمی کواپنے پڑوی اور ہمسامیہ سے برابر سابقہ پیش آ تا رہتا ہے۔ اس طرح اُسے اپنی ایمانی حالت کے جانچنے کا موقع بھی برابر ملتار ہتا ہے۔ پچھلی حدیث میں اپنے بھائی کی بھلائی چاہنے کومسلم کا کردار بتایا گیا ہے۔ اس حدیث میں مسلم اس کو کہا گیا ہے جو سارے ہی انسانوں کا اسی طرح فیرخواہ ہو، جس طرح وہ اپنا فیرخواہ ہوتا ہے۔

زیادہ ہنسا غفلت اور بے پروائی کی علامت ہے۔ غفلت کے ساتھ انسان کا دل بھی زندہ نہیں رہ سکتا۔ مردہ ہوجانے کے بعد دل کسی کا م کانہیں رہتا۔ ایسے دل میں نہ تو گہری حقیقتوں کو سمجھنے کی صلاحیت باقی رہتی ہے اور نہ اس میں روحانی بالیدگی اور نو رپایا جا سکتا ہے اور نہ وہ خدا سے قریب ہو سکتا ہے۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَ : كُلُّ سُلاَمَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوُمٍ تَطُلُعُ فِيْهِ الشَّمُسُ، تَعُدِلُ بَيْنَ الْاثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَ تُعِينُ الرَّجُلَ فِى دَابَتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوُ تَرُفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ وَ الْكَلِمَةُ الطَّيِّبَة صَدَقَةٌ وَ بِكُلِّ خُطُوَةٍ تَمُشِيْهَا إلَى الصَّلُوةِ صَدَقَةٌ وَ تُمِيطُ الأَدْى عَنِ الطَّرِيَقِ صَدَقَةٌ.

ترجمہ: حضرت ابو ہر برہ صحروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' ہر روز جس میں سورج طلوع ہوتا ہے لوگوں کے ہر عضو پر صدقہ لازم ہوتا ہے۔ دوآ دمیوں کے درمیان صلح صفائی کرانا صدقہ ہے۔ سواری کے سلسلے میں کسی کی مدد کر واس طرح کہ اسے اس پر سوار کر ادویا اس پر اُس کا سامان لد وادوتو بیبھی صدقہ ہے۔ اچھی بات کہنی بھی صدقہ ہے، تمھا را نماز کی طرف المحضے والا ہر قدم صدقہ ہے اور راستے سے تکلیف وہ چیز (کانٹا، پھر وغیرہ) کو ہٹا دوتو بیبھی صدقہ ہے۔ ' قدم صدقہ ہے انسان کے جسم کا ہر عضو خدا کی ایک نوازش اور اس کی عطا ہے۔ انسان کا فرض ہے کہ وہ روز انہ خدا کے اس احسان کا شکر بیصد قات کے ذریعے سے ادا کر تا رہے اور بیصد قد وہ اس طرح کر سکتا ہے کہ نیکی اور بھلائی کے کسی کا م سے اسے عار نہ ہو۔ وہ سب کے کام آئے۔ اور ایپ رب سے اپنار شتہ قائم رکھی، جس کے اظہار کا بہترین ذریعہ نماز ہے۔

كلامرنبوت جلدسوم

(2) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ مَسْعُوُ لَا قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّ المُولُولُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ ا

تشريح: لیحیٰ تم اپنی ذ مے داری سے غافل نہ ہونا۔ جو حقوق تمھارے ذمہ ہوں ان کوا داکرتے رہنا۔ شمعیں اس کی پروا نہ ہونی چا ہے کہ شمعیں نظر انداز کیا جار ہا ہے۔ وقت کے حکمراں یا سر بر آ وردہ لوگ شمعیں نظر انداز کر سکتے ہیں۔ وہ تمھارے مقابلہ دوسروں کو ترجیح دے سکتے ہیں۔ لیکن اس سے متاثر ہو کرتم ہر گزاپنی ذمے داری کو فر اموش نہ کرنا۔ اگر تمھا راحق مارا جا تا ہے تو تم اپنا حق خدا سے طلب کرنا۔ اس کے پاس تمھارے لیے بہت پچھ راحتیں اور سامانِ عزت وافتخار موجود ہے۔ وہ شمعیں نظر انداز نہیں کر سکتا۔ صبر اختیار کرنے کے لیے اتنا کافی ہے۔

تشریح: ایتھ لباس اور اچھی وضع کو پسند کرنا کبر نہیں ہے۔ اس لیے کہ خداخود جمال کو پسند فرما تا ہے۔ کبر کی حقیقت میہ ہے کہ آ دمی دوسرے کو حقیر جانے یا حق کو تسلیم کرنے سے انکار کرے۔ بالعموم قوموں کی ہلا کت کا سبب کبر وانتکبار ہی رہا ہے۔ حق ان قوموں کے سامنے پیش کیا گیا، جس کے انکار کی کوئی وجہ ندھی حق کوتنا یم کرنے سے جو چیز مانع ہوئی وہ کبر کے سوااور پھھندتھا۔ (٩) وَ عَنُ أَبِی ذَرَ اللهِ ترجمہ: بیا ایک روایت کا اہم حصہ ہے۔ اس روایت میں غلام کے ساتھ حسن سلوک کی تائید فرمائی گئی ہے۔ یہاں ایک بنیادی بات ارشاد ہوئی ہے کہ مخلوق خدا کو تکلیف دینا درست نہیں ہے۔ تخلوق کو تکلیف پہنچا کرآ دمی اس کے خالق کو نا راض کرتا ہے، اور بینہایت نا دانی کی بات ہم اگر اس پرظلم کرتے ہیں تو اس کا مطلب اس کے سوااور کیا ہوسکتا ہے کہ ہم نے نہ تو خدا کو پچانا اور نہ ہم اس کے دین دائرے کے حقوق کو جان سکے۔

يحيا كاحن <١ > عَنْ أَبِي هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: يَا عُمَرُ، أَمَا شَعُرُتَ أَنَّ عَمَّ الرَّجُل صِنُوُ اَبِيُهِ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابو ہر مردة ب روايت ب كدرسول خدا على فرمايا: " اے عمر، كياتم نہيں جانتے کہ کسی شخص کا چچااوراس کا باپ ایک ہی جڑ کی دوشاخیں ہیں۔'' **تشریح**: یعنی چچا کی تو قیر وتعظیم اس طرح کرنی چاہیے جیسے باپ کی تو قیر و کمریم کی جاتی ہے۔ اِس لیے کہ دونوں ایک دادا کی اولا دیں۔اس کالحاظ ضروری ہے۔ سن رسیدہ اور بڑوں کی تعظیم وتکریم الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ وَ حَامِلِ الْقُرُانِ غَيْرِ الْغَالِي فِيْهِ وَلاَ الْجَافِي عَنْهُ وَ اِكْرَامَ السُّلُطَان الْمُقْسِطِ. (ابوداؤد، البيهقي في شعب الايمان) ترجمه: حضرت ابوموسىٰ رضى اللَّد عنه سے روايت ہے كه رسول خداﷺ نے ارشاد فرمايا: ''سن رسیدہ مسلمان کی عزت دتو قیر کرنی اور حامل قرآن کی جب کہ وہ قرآن میں غلو کرنے والا اور اس سے ہٹ جانے والا نہ ہواور عادل سلطان کی تکریم من جملہ عظیم خداوندی کے ہے۔' تشريح: ليحنى اللد تعالى كى تعظيم كے تقاضوں ميں سے ايک تقاضا يہ بھى ہے كە بن رسيد مسلمان

کی عزت کی جائے۔ اس کی کبر تنی کا لحاظ رکھنا ہمارے لیے ضروری ہے۔ تعظیم خداوندی کا ایک تقاضا پیجی ہوتا ہے کہ حال قرآن اور سلطانِ عادل کی تکریم وقو قیر کی جائے۔ حامل قرآن میں حفاظ ، مفسر اور قرآن کی تلاوت کرنے والے اور قرآن کی تعلیمات اور اس کے پیغام کو عام کرنے والے افراد وغیر ہم سجی داخل ہیں۔ قرآن میں غلوا ختیار نہ کرنے سے مراد میہ ہے کہ قرآن کی قرآت میں الفاظ کی تجوید اور حسنِ قرآت میں حد سے تجاوز نہ کیا جائے۔ تلاوت اس طرح کی جائے قرآن کے الفاظ صحیح طور پر ادا ہوں۔ اور تلاوت میں خوش آوازی لیندیدہ ہے۔ لیکن اس کے معان الفاظ کی تجوید اور حسنِ قرآت میں حلامت اور اس کا وقار ہر گر بھر وح نہ ہو۔ قرآن کی قرآن ماتھ ریکھی ضروری ہے کہ کلا م الہٰ کی عظمت اور اس کا وقار ہر گر بھر وح نہ ہو۔ قرآن سے ہن معانی و مطالب بیان کرنے سے پر ہیز کرے۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک ناس کے معانی و مطالب بیان کرنے سے پر ہیز کرے۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک طرف تو تجوید پر عمل پیرا ہونے کی حتی الا مکان کوشش کرے۔ قرآن کے احکام پڑیل کرنے سے ہر گر گر گر ریز نہ پر عمل پیرا ہونے کی حتی الا مکان کوشش کرے۔ قرآن کے احکام پر گر کر کر ہوں ہے ہوں ہو۔ تو کہ کر کرے۔ خلاصہ ہیں کہ حال قرآن ، قرآن کے احکام ہوں کی میں موری ہے کہ مالوں کی ہوں کے ہو کہ کر ترکن کے میں اور اس کی میں ہوں کرے۔ قرآن کے احکام پڑی کر کر نے سے ہر گر گر کر یز نہ معانی و مطالب بیان کرنے سے پر ہیز کرے۔ اس کے لیے ضرور کی ہے کہ وہ ایک کی خلا ہوں تی کہ کر کے سے ہر گر گر کر یز نہ پر عمل پیر اہونے کی حتی الا مکان کوشش کرے۔ قرآن کے احکام پڑی کر کرنے سے ہر گر گر یز نہ ماد کر ای سے ایک ہوتی ہو میں میں افراط و تفر یط سے ہر گر کا منہ کے ایک ہو ہوں ہوں ہے کہ کر کر ہے سے ہر گر گر یز نہ مادوں سے عادل سلطان سے مرادوں حکر ان کا میں افراط و تفر یط سے ہر گر کا منہ ہے۔ مرکز کی میں ہوں ایک کو کی میں میں میں میں میں ہوں۔

استاذ کا حق (۱) عَنُ اَبِی هُوَیُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَیْتِ : تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ وَ تَعَلَّمُوا لِلْعِلْمِ السَّكِيْنَةَ وَالُوَقَارَ، وَ تَوَاضَعُوا لِمَنُ تَتَعَلَّمُونَ مِنْهُ. (طرانی) ترجمه: حضرت ابو ہریرہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ ن فرمایا: ''علم سیمواورعلم کے لیے سکینت اوروقار سیمواورجس سے علم حاصل کرو، اس سے تواضع سے پیش آؤ۔' معمولی شے ہیں ہے، جس کی قدرو قیمت کے احساس سے مومن کا دل خالی ہو۔ اس علم کو حاصل کرنے کے لیے وقار وسکینت اور دل جبی درکار ہے۔ اس کے لیے دہن کی کی سوئی اور قلب کا انشراح واطمینان بھی چاہے۔علم دین کے ذریعے سے ہی آ دمی کو اپنی اصل قدرو قیمت اورا پی مقام بلند کا شعور حاصل ہوتا ہے۔ یہی وہ علم ہے جو آدمی کو خدا کی عظمت اور اس کی بزرگی کا احساس بخشا ہے اور اسے اس بات سے باخبر کرتا ہے کہ اس کے رب کو اس سے کیا چیز مطلوب ہے۔وہ خدا کی رضا اور اس کی خوشنودی کیسے حاصل کر سکتا ہے۔ والدین کے بعد استاذ کا حق تسلیم کیا گیا ہے۔ والدین نے ہمیں پال پوس کر بڑا کیا لیکن آ دمی کی فکری ودینی تربیت میں بڑا حصہ اسا تذہ ہی کا ہوتا ہے۔ اس لیے ان کے حقوق کو کس طرح نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ ان کا سب سے بڑاحق ہیہ ہے کہ ہم ان کے سامنے ادب واحتر ام

حق رفاقت

(1) عَنُ عَبُدِ اللهِ الْحِطْمِيْ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَنَى عَبُدِ اللَّهِ الْحَلْمِي قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَى عَبُدِ اللَّهِ اذَا اَرَادَ اَنُ يَسْتَوُدِعَ الْجَيْشَ قَالَ: اَسْتَوُدِعُ اللَّهُ دِيْنَكُمُ وَ اَمَانَتَكُمُ وَ حَوَاتِيمَ اَعْمَالِكُمْ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت عبداللَّذَهمى محدوايت به كرسول اللَّه عَلَى جب تشكركور خصت كرن كااراده فرمات تو كتب: "ميں تحمارے دين، تمارى امانت اور تحمارے آخرى اعمال كواللَّه كَتِيرو كرتا ہول\_"

تشريح: لعنى تم مير ب ساتھ تھے۔ دين وايمان اور امانت دارى اور سيرت وكردار ہر لحاظ سے تمھارى تربيت اور محافظت كا ميں خيال ركھتا رہا ہوں۔ اب تم دور جا رہے ہوتو خداتمھارى محافظت فرمائے گا۔ ميرحديث بتاتى ہے كہ حق رفاقت ميں ميہ بات بھى شامل ہے كہ آ دمى اپنے ساتھيوں كے دين واخلاق كى محافظت ميں بھى اس كامددگارہو۔

دوستی کاخن

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَ<sup>2</sup> اللَّهِ قَالَ: أَلَرَّ جُلُ عَلَى دِيْنِ خَلِيلِهِ فَلْيَنْظُرُ أَحَدُ كُمُ مَنُ يُّخَالِلُ. **ترجمه:** حضرت الوہريرة تروايت ہے کہ نبی ﷺ کا ارشاد ہے: '' آ دمی اپنے دوست کے دین پرہوتا ہے پس اسے دیکھ لینا چاہیے کہ وہ کس سے دوست کرتا ہے۔''

**تشریح:** لیٹن حقیقی دوسی توید ہے ، **تشریح:** لیٹن حقیقی دوسی توید ہے کہ دوستوں کے درمیان کسی قشم کا بعد اور اجنبیت نہ پائل جائے۔ دوست وہی ہے، جو ایک ہی فکر ونظر کے حامل ہوں اور ان کے جذبات اور ان کی آرز دئیں بھی ایک طرح کی ہوں۔ اس لیے کسی شخص کو دوست بنانے سے پہلے بیدد کچھ لینا ضروری ہے کہ اس کا دین ومذہب کیا ہے؟ (1) وَ عَنُ أَبِي هُوَيُوَةٌ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنْ : إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى يَقُولُ يَوُمَ الْقِيلَمَةِ أَيْنَ الْمُتَحَآبُوُنَ لِجَلاَلِيَ الْيَوْمَ أُظِلُّهُمُ فِي ظِلِّي يَوُمَ لاَ ظِلّ الْأُ ظِلِّي. (موطاامام مالک) ترجمه: حضرت ابو مريرة ، روايت ب كدر سول اللد فرمايا: "قيامت كروز اللد تبارك و تعالی فرمائے گا: کہاں ہیں وہ لوگ جو باہم میری عظمت کے پیش نظر محبت رکھتے تھے۔ آج کے دن میں انھیں اپنے سائے میں رکھوں گا۔ بیدہ دن ہے کہ کوئی ساین ہیں سوائے میرے سائے کے۔'' تشریح: جوبا ہم میری عظمت کے پیش نظر محبت رکھتے تھے۔'' یعنی ان کی دوستی کا صل محرک خدا کی عظمت کا احساس رہا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کی بزرگی اور اس کی عظمت کا تقاضا صرف یہی نہیں ہوتا کہ ہم اسے بزرگ اور عظیم مانیں بلکہ خدا کی عظمت کو ہماری زند گیوں پر بھی اثر انداز ہونا چاہیے۔مثلاً خدا کی عظمت اس بات کی متقاضی ہے کہ ہماری باہمی دوستیوں کے پیچھے اصل میں خدا کی عظمت کا احساس کام کرر ہاہونہ کہ کوئی دوسری چیز ۔جس دوستی کوخدا ناپسند کرر ہاہو اس سے ہم دورر ہیں اور جودوتتی اور الفت اس کی نگاہ میں پسندیدہ ہوا سے ہم اختیار کریں۔ ی حدیث بتاتی ہے کہ عالم آخرت میں سارے جھوٹے سہار نے ختم ہو چکے ہوں گے۔ بس ایک خدا کاسہاراباقی رہ جائے گا ۔ کتنے خوش قسمت ہوں گے، وہ لوگ جن پرخدا آخرت میں مہر بانی فرمائے گا۔اور اُنھیں اپنے سایۂ عاطفت میں جگہ عنایت فرمائے گا۔ مسلمانوں کے حقوق

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُورَةٌ عَنُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: ٱلْمُؤُمِنُ مِوْآةُ الْمُؤُمِنِ ٱلْمُؤْمِنُ الْحُوا الْمُؤْمِنُ مَوْرَةُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللهِ اللهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَنْ الْمُؤْمِنُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَدَانَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ عَنْهُ مَا الْمُؤْمَنُ عَنْهُ مَا الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُونُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ الْحَدارَ عَامَ الْحَدُونُ مَا لَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُؤْمِنُ مَوْنَ كَامَ الْمُولُ حَداعَ الْحَدُ مَنْ الْحَدارَ الْحَدُمُ مَنْ عَالَ الْحَدانُ مَنْ الْحَدانُ مَنْ عَنْ عَمَانُ مُوْنَ مَوْنَ كَالَالْلُونُ اللَّالَ الْحَدانُ عَلَيْ مَوْنَ مَوْنَ الْمُؤْمِنُ مَوْنَ كَامَ الْحَدُونُ مُوْنَ مَا مَوْنَ مَا الْحَدُ الْحَدُونُ مَا الْحَدَي مَوْنَ مَا الْحَدَي مَا الْحَدَي مُولَا حَدَى الْمُؤْمِنُ مَا الْحَدَى الْحَدَي مَا الْحَدَي مَا الْحَدَى الْحَدَانَ مَا الْحَدَانُ مَا الْحَدُ الْحَدُ الْحَدُي مَا الْحَدَانَ مَا الْحَدُي مُوالْ الْحَدُ مَا الْحَدُي مَا الْحَدَانَ الْحَدُ الْحُدُ مَا الْحَدُي مُ مُوالْلُكُونَ الْحَدُ الْحَدُ مَا الْحَدُونِ مَا الْحَدُ مُ الْحَدُ مُ الْحَدُ الْحَدُي مُ مُ الْحَدُي مُوالْحُونَ مَا مُنْ الْحُونَ مُ مَا الْحَدُ الْحُولَةُ الْحَدُي مُ الْحَدُونَ مَا مُولَالُهُ عَلَيْ الْحَدُي مُ مَا لَحْدُ الْحُولُ الْحَدُ مَا الْحَدُ الْحَدُي مُ مَنْ مُولَا الْحَدُونَ مُولَالُولُولُ مَا الْحَدُونَ الْحَدُ مُولَالُ مُولَا الْحَدُونَ مَالَالُ مُولَالُ الْحَدُونَ مُولَالُ مُولَا الْحَدُونَ مَا مُولَالُ مُولُولُ مُولُولُ مُولالُ مُولالُولُ مُولَالُولُ مُولالُ مُولالُ مُولالُ مُولالُ مُولالُ مُولالُ مُولالُولُ مُعَالُ مُعَالُ الْحُولُ مَا مُولَ مَا الللُولُ مُعَا مُولَا مُولاللْحُولُ

ہی اس کا محافظ بھی ۔جس طرح آئینہ میں آ دمی خودا پنا ہی چہرہ دیکھتا ہے، کسی غیر کا چہرہ نہیں دیکھتا۔ ٹھیک اسی طرح مومن جب کسی دوسرے مومن سے ملتا ہے تو وہ کسی غیر سے نہیں بلکہ وہ گویا اپنے آپ سے ملاقات کرر ہاہوتا ہے بلکہ مومن کی حیثیت آئینہ سے بھی بڑھی ہوتی ہے۔ آئینہ میں کوئی شعور نہیں ہوتا۔اسے اس کی کوئی خیرنہیں ہوتی کہ اس میں کون اپنے آپ کود کیور ہاہے۔اس کے برخلاف مومن، مومن کے لیے ایک زندہ آئینہ ہوتا ہے، اس لیے آئینہ کے بعد فرمایا کہ مومن، مومن کا بھائی ہوتا ہے۔ بھائی بھی ایسا جواس کا سچا خیرخواہ اور محافظ بھی ہوتا ہے۔اسے اپنے بھائی کا مال اس کی عزت اور آبروسب عزیز ہوتی ہے۔وہ نہیں چاہتا کہ اس کے بھائی کو سی قسم کا گُزند پنچے۔ الْمُؤْمِنِ. (بخاری) ترجمه: حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ کا ارشاد ہے: '' لوگ کرم کہتے ہیں حالاں کہ کرم تومون کا دل ہے۔' تشريح: لين انكوركوكرم كہتے ہيں۔ كرم ميں چوں كەعمد كى اور شرافت كامفہوم شامل ہے، اس لیےاس لقب کا اصل مستحق انگورنہیں بلکہ مومن کا دل ہی ہوتا ہے۔اس حدیث سے پیچھی معلوم ہوا کہ مومن کوا پنادل کیسار کھنا جاہے۔ (٣) وَ عَن ابُن عُمَرٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَالَ: ٱلْمُسْلِمُ أَخُوا الْمُسْلِم لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يُسْلِمُهُ، وَ مَنُ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيْهِ كَانَ اللَّهُ فِي حَاجَتِهِ، وَ مَنُ فَرَّجَ عَنُ مُسْلِم كُرُبَةً فَرَّجَ اللَّهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرُبَاتِ يَوُمِ الْقِيَامَةِ وَ مَنُ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت ابن عمر الت ب كدرسول خداي في فرمايا: " مسلمان ، مسلمان كا بھائی ہوتا ہے۔ نہایک دوسرے پرظلم کرتا ہے اور نہا سے ہلاکت ومصیبت کے لیے چھوڑتا ہے اور جو پخص اپنے بھائی کی حاجت روائی کی سعی میں ہوتا ہے اللہ اس کی حاجت روائی فرما تا ہے اور جو کسی مسلمان کی کوئی مشکل آسان کردیتا ہے۔اللہ قیامت کی مشکلات میں سے اس کی کوئی مشکل آسان فرمائے گا۔اور جو شخص سی مسلمان کی پردہ پوشی کرتا ہے اللہ قیامت کے روز اس کی پردہ یوشی فرمائے گا۔

تشريح: اس حديث مين مسلمانوں كى كچھ تقوق بيان كرنے كساتھ ساتھ ان حقوق كادا کرنے کا جروثواب بھی بیان فرمایا گیاہے۔جس سے مید حقیقت عیاں ہوتی ہے کہ خداکے یہاں بندوں کوان کے اعمال کی جزا، اعمال کے مناسب حال عطا کی جائے گی۔ دیگر احادیث سے بھی اس حقیقت پر روشن پڑتی ہے کہ جزامن جنس العمل ہوتی ہے۔ دوسری بید کہ سلم کے حقوق کی خدا کے یہاں وہ اہمیت ہے کہ ان حقوق کوا داکرنے والوں کو بدلہ براہ راست خداخود عطافر مائے گا۔ (٣) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٢ إِلْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِم سِتُ خِصَالٍ يَعُوُدُهُ إِذَا مَرِضَ وَ يَشْهَدُهُ إِذَا مَاتَ وَ يُجِيبُهُ إِذَا دَعَاهُ وَ يُسَلِّمُ إِذَا (نیائی) لَقِيَهُ وَ يُشَمِّتُهُ إِذَا عَطَسَ وَ يَنُصَحُ لَهُ إِذَا غَابَ أَوُ شَهِدَ. ترجمه: حفرت ابو ہر براہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' ایک مسلمان پر دوسرے مسلمان کے چیرحقوق ہوتے ہیں۔ جب وہ بیار ہوتو اس کی عیادت کرے۔ مرجائے تو اس کے جنازہ میں شرکت کرے۔ وہ بلائے تو اس کے ہاں چلا جائے۔ اس سے ملاقات ہوتو سلام کرے۔اس کے چھینک آنے پر (وہ الْحَمدُ لِلَّهِ کہتو) اس کے جواب میں يَرُحَمُكَ اللَّهُ کہے۔اس کی عدم موجود گی اور موجود گی دونوں حالتوں میں اس کی خیرخواہی کرتا رہے۔'' تشریح: اس سلسلے میں ترمذی کی ایک روایت میں سدالفاظ بھی آئے ہیں: وَيُحِبُّ لَهُ مَا یُحِبُّ لِنَفْسِه "اوراس کے لیےوہی پند کرتا ہو، جودہ خودا بنے لیے پند کرتا ہے۔" <۵> وَعَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ ٱللَّهِ الْمُسْلِمُ اَخُوا الْمُسْلِم لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يَخُذُلُهُ وَلاَ يُحْقِرُهُ. اَلتَّقُوىٰ هٰهُنَا وَ يُشِيُرُ اللَّى صَدُرِهِ ثَلْتَ مِرَارٍ. بِحَسُب امُوَءٍ مِنَ الشَّرِّ اَنُ يُحْقِرَ اَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمَ حَرَامٌ دَمُهُ وَ مَأَلُهُ وَ عِرْضُهُ. (مسلم) ترجمه: حفرت ابو مررية محدوايت ب كدرسول خدا عظم ف ارشادفر مايا: " مسلمان مسلمان کا بھائی ہوتا ہے۔ نہ ایک دوسرے پرظلم کرتا ہے اور نہ اس کورسوا ہونے دیتا ہے اور نہ اس کی تحقیر كرتا ہے۔''آپؓ نے اپنے سینہ کی طرف تین باراشارہ کر کے فرمایا:'' تقویٰ یہاں ہوتا ہے۔ کسی آ دمی کے برے ہونے کے لیے بس یہی کافی ہے کہ دہ اپنے مسلمان بھائی کی تحقیر کرے۔ ہرایک مسلمان کا دوسرے مسلمان پراُس کا خون ،اس کا مال اوراس کی آبر دسب حرام ہے۔''

**تشریح:** یعنی کسی شخص کواس کے ظاہری حال کو دیکھ کراہے معمولی آ دمی خیال نہ کرو۔ آ دمی تو تقویٰ کی وجہ سے محتر مقراریا تا ہے۔اور تقویٰ کا تعلق دل سے ہے۔ شمصیں کیا معلوم تقویٰ کے لحاظ سے س كوكيا مقام حاصل ب\_ - اس حديث سے معلوم ہوا كمسلمان اين بھائى مسلمان كى جان، اس کے مال اور اس کی آبروسب کا محافظ ہوتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے: اَلْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِنْ لِّسَانِهِ وَيَدَهِ وَالْمُوْمِنُ مَنُ آمِنَهُ النَّاسُ عَلىٰ دِمَائِهِمُ وَ أَمُوَالِهِم. (ترمرى، نالى، عن ابی هریۃٌ)'' مسلم وہ ہے، جس کی زبان اور جس کے ہاتھ کی ایذا رسانیوں سے مسلمان محفوظ ہوں اور موثن وہ ہے جس کی طرف سے اپنی جان اور مال کے سلسلے میں لوگ بے خوف ہوں۔' ٢) عَنُ أَبِى الدَّرُدَاءٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْتَهُ يَقُولُ: مَا مِنُ مُسْلِم يَرُدُّ عَنُ عِرُض اَخِيُهِ إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ أَنُ يَرُدَّ عَنُهُ نَارَ جَهَنَّمَ يَوُمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تَلاَ هٰذِهِ الْايَةَ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِيُنَ. (شرح السنه) ترجمه: حضرت ابودرداء بيان كرت بي كدمين ف رسول الله يع كو يدفر مات بوت سا: '' جومسلم اپنے بھائی کی آبرو کی محافظت کے لیے اس کی طرف سے مدافعت کرتا ہے تو اللّٰہ پر لازمی طور پرچق ہوجاتا ہے کہ وہ قیامت کے روزجہنم کی آگ کواس سے ہٹا کر اس کی حفاظت فرمات - "اس ك بعد آب في الما يت تلاوت فرمائى : وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ٥ (الروم: ٢٢) مومنول كى مددكرنا بمارے ذمدلازم ہے۔'

(2) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَ: إِذَا قَالَ الرَّجُلُ لِأَخِيْهِ يَا كَافِرُ
 (جارى)

ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' جو محض اپنے مسلمان بھائی کو اے کافر! ' کہتا ہے تو دونوں میں سے ایک ندایک پر یہ بات چسپاں ہو کر رہتی ہے۔' تشریح: معلوم ہوا کہ سی مسلمان کو کافر کہہ کر پکا رنا نہا یت سکین بات ہے۔ آ دمی کے منہ سے جو کلمہ بھی نکلتا ہے وہ یوں ہی فنانہیں ہوجاتا، وہ تو اپنا اثر دکھا کر رہتا ہے۔ جس کو کافر کہا ہے اگر وہ فی الواقع کافرنہیں ہے تو پھر یہ بات اس کے کہنے والے ہی کی طرف لو ٹی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ غیر کافر کو کافر کہنا خود کفر ہے۔ خدا اس سے اپنی پناہ میں رکھے۔ مسلمان کو کافر کہنے والا خودا پنی تلفیر کرتا ہے۔ ابودا و دکھا رہا تھا ہے تو بھر ہے بات اس کے کہنے دو الے ہی کی طرف لو ٹی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ

(11) وَ عَنُ أَنَسٌ عَنِ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: مَنِ اغْتِيْبَ عِنْدَهُ أَخُوهُ الْمُسْلِمُ وَهُوَ يَقَدِرُ عَلَى نَصُرِهُ فَنَصَرَهُ نَصَرَهُ اللَّهُ فِي اللَّذُنِيَا وَالْأَخِرَةِ فَإِنُ لَّمُ يَنْصُرُهُ وَهُوَ يَقُدِرُ عَلَى نَصُرِهِ أَدُرَكَهُ اللَّهُ بِهِ فِي اللَّذُنِيَا وَالْأَخِرَةِ فَإِنْ لَمْ يَنْصُرُهُ وَهُوَ ترجمه: حضرت انسٌ سروايت مح كه بي تق فرمايا: ''جس كسامناس كمسلمان بهائى كى نيبت كى جائر اوروماس كى مددكر نى قدرت ركھتا ہواوراس كى مددكر اللہ اس كى دنيا وآخرت ميں مدد فرمائے گا۔ اور اگر وہ اس كى مدد نه كرے طلال كہ اللہ كى مدد كى قدرت حاصل ہوتو خداد نيا اور آخرت ميں اس كا مواخذ ہ كرے گا: '

تشریح: لینی شخت مواخذہ کرے گا اور انتقام لے گا کہ اس نے قدرت رکھنے کے باوجود اپنے مسلمان بھائی کی مدد سے کیوں گریز کیا۔

(۱۲) وَ عَنُ أَسُمَاءِ بِنُتِ يَزِيدَ قَالَتُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ تَلْتُنْ: مَنُ ذَبَّ عَنُ لَحُمِ أَخِيهُ بِالْمَغِيْبَةِ كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ أَنُ يُعْتِقَهُ مِنَ النَّارِ. (البيهقى فى شعب الإيمان) ترجمه: حضرت اسماء بنت يزيرُ سے روايت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمايا: ''جوابٍ بحالی کا گوشت کھانے سے اس کی عدم موجودگی على بازر کھتو اللّہ پر اس کا بیری ہے کہ وہ اسے دوزخ

کی آگ سے آزاد فرمائے گا۔' **تشریح:** کوئی شخص کسی مسلمان بھائی کی غیبت کررہا ہواورکوئی اس کواس حرکت سے رو کتا ہے تو اس کااجروثواب غیر معمولی ہے۔ (١٣) وَ عَنُ جَابِرٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: مَا مِنُ إِمُوءٍ مُسُلِمٍ يَخُذُلُ إِمُوَءً مُسُلِمًا فِيُ مَوْضِعٍ يُنْتَهَكُ فِيُهِ حُرُمَتُهُ وَ يُنْتَقَصُ فِيُهِ مِنُ عِرُضِهُ إِلَّا خَذَلَهُ اللَّهُ تَعَالى فِى مَوُطِنٍ يُحِبُّ فِيُهِ نُصُرَتَهُ وَ مَا مِنُ اِمْرِءٍ مُّسُلِمٍ يَنْصُرُ مُسْلِمًا فِي مَوْضَع يُنْتَقَصُ فِيُهِ مِنْ عِرُضِهٍ وَ يُنْتَهَكُ فِيُهِ مِنْ حُرُمَتِهِ إِلَّا نَصَرَهُ اللَّهُ فِي مَوْطِنَ يُحتُّ فيُه نُصُرَتَهُ. (ايوداؤد) ترجمہ: حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' جومسلمان شخص اس موقع پر اس مسلمان شخص کی مدد نہ کرے جہاں اس کی بے حرمتی کی جارہی ہواور اس کی آبروریز ی کی جاتی ہو تولاز ماللّہ بھی اس موقع پراس کی مدد نہ کرےگا ( دنیا وآخرت میں ) جہاں اسے اس کی مدد پسند (اور مطلوب) ہوتی ہے۔ اس کے برخلاف جو مسلمان شخص اس موقع پر مسلمان کی مدد کرے جہاں اس کی بےحرمتی کی جارہی ہواوراس کی آبروریز ی کی جاتی ہوتو لا ز ماللہ بھی اس موقع پر اس کی مد دفر مائے گا جہاں اسے اس کی مدد پسند (اور در کار ) ہوتی ہے۔'' (١٣) وَ عَنُ أَبِيُ هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكَ قَالَ:مَنُ نَفَّسَ عَنُ مُسْلِمٍ كُرُبَةً مِنُ كُرَبِ الدُّنْيَا نَفَّسَ اللَّهُ عَنُهُ كُرُبَةً مِنُ كُرَبٍ يَوُمِ الْقِيٰمَةِ وَ مَنُ يَّسَّرَ عَلى مُعْسِر يَّسَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَ مَنْ سَتَرَ عَلَى مُسْلِمٍ سَتَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللُّنُيَا وَالْأَخِرَةِ وَاللَّهُ فِي عَوُن الْعَبُدِ مَاكَانَ الْعَبُدُ فِي عَوُن أَخِيهِ. (ابوداوَد) ترجمه: حفزت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ کا ارشاد ہے:'' جو مخص کسی مسلمان پر سے دنیا کی پختی اٹھائے گا تواللہ اس پر سے روزِ قیامت کی کوئی نہ کوئی پختی اٹھا دے گا۔اور کوئی نا دار پر (اپنارویے وصول کرنے میں) آسانی کرےگا (شخق سے کا منہیں لےگا) تواللہ بھی دنیاوآ خرت میں اس پر آسانی فرمائے گا۔اور جوکوئی کسی مسلمان کی عیب یو چی کرے گا تو اللہ بھی دنیا وآخرت میں اس کی عیب پوشی فرمائے گا اور اللّٰداپنے بندے کی مدد میں لگار ہتا ہے، جب تک وہ اپنے بھائی كى مدد ميں لگار ہتا ہے۔'

مَعْالَطِهِ جِهِتْنَى جِلدَمَكَن بويدِمغَالطِرفَع بوجانا چاہے۔ (٣) وَعَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ اَيَّهَا عَبُدٍ اَبَقَ فَقَدُ بَرِئَتُ مِنْهُ الذِّمَّةُ. (مسلم) ترجمه: حضرت جريزٌ سے روايت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمايا:'' جوکوئی غلام بھاگ جائے

كلامرنبوت جلدسوم

تواس كے سلسلے كى صغانت اورذ مے دارى ختم ہوجاتى ہے۔' تشريح: جو تحص اپنى ذ مے داريوں كوا داكرتا ہے۔ وہ خداكى امان ميں ہوتا ہے۔ سوسائى كے افرادكى ذ مے دارى ہوتى ہے كہ دہ اس كے حقوق كا بخو بى پاس ولحاظ ركھيں داب اگركونى شخص اپنى ذ مے داريوں كو بالكل فراموش كر بيٹھتا ہے تو پھراسے ميدى نہيں پہنچتا كہ وہ اس كى تو قع ركھے كہ اس كے حقوق سابق بدستور قائم رہيں گے اور اسے خداكى وہ ى پناہ اور محافظت حاصل رہے كى ، جو پہلے سے حاصل تھى۔ اور اس پركى قتم كى تى روانہيں ركھى جاستى ۔ (۲) وَ عَنُ أَبِى هُ مَرَيُرَةٌ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : نِعِمَّا لِلْمَمُلُو ُكِ اَن يَتَوَقَقَاهُ اللَّهُ بحُسُن عِبَادَةِ رَبَّه وَ طَاعَةِ سَيّدِ مِنعِمًا لَهُ . (بخارى ، سلم)

ترجمہ: حضرت ابو ہر مردہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' کیا بی اچھی بات ہے غلام کے لیے کہ اللّٰداسے اس حال میں وفات دے کہ وہ اپنے رب کی اچھی عبادت اور اپنے مالک کی خدمت میں لگار ہاہو۔'

**تشریح:** بیربڑی سعادت کی بات ہے کہ زندگی خداوندرب کا ئنات کی بندگی اور <sup>حس</sup>ن عبادت میں صرف ہواور دوسر کے سی شخص کا جوحق ہم پر عائد ہوتا ہواس کے ادا کرنے میں بھی ہم سے قصور نہ ہو۔

☆☆



کمزوروں کے حقوق

غلام اورخادموں کے حقوق الضُّعَفَآءِ فَإِنَّمَا تُنُصَرُونَ وَ تُرُزَقُونَ بِضُعَفَائِكُمُ. (14016) **ترجمہ:** حضرت ابودرداءعو پر <sup>ٹ</sup>ربیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بیفر ماتے ہوئے سنا:'' مجھے کمز ورلوگوں میں تلاش کرو کیوں کہ کمز وروں ہی کی بدولت تمھاری مدد کی جاتی ہے اور شهمیں رزق عطا کیا جاتا ہے۔'' تشریح: لیحن اگر شمیں خدا کی خوشنودی مطلوب ہے اور تم خدا کے رسول گوخوش کرنا چاہتے ہوتو کمزوروں اور بے سوں اور بے سہارالوگوں کی طرف توجہ دو۔خدا کے پیش نظر اصلاً اس کے کمز ورو نادار بندے ہوتے ہیں۔ وہ شمصیں روزی اس لیے نہیں دیتا کہ شمصیں صرف اپنا ہی خیال ہو بلکہ شہمیں اپنے کمز وراور بے سہارا بھا ئیوں کی بھی فکر کرنی جا ہیے۔تمھا رے مال میں ان کا بھی حصہ رکھا گیاہے۔اس بات کوبھی نہ بھولو۔ إِن وَعَنُ آبِي ذَرٍّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَن ابْحُوَانُكُمُ جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أيدِيُكُمُ فَمَنَ جَعَلَ اللَّهُ أَخَاهُ تَحْتَ يَدَيْهِ فَلُيُطُعِمُهُ مِمَّا يَاكُلُ وَلُيُلْبِسُهُ مِمَّا يَلْبَسُ وَلاَ يُكَلِّفُهُ مِنَ الْعَمَلِ ما يَغْلِبُهُ إِنّ كَلَّفَهُ ما يَغْلِبُهُ فَلُيعِنهُ عَلَيْهِ. (بَارى ملم) ترجمه: حضرت ابوذر مسردایت ب كدرسول خدا الله فرمایا: ( ریفلام) تمها رے بھائى ہیں، اللہ نے ان کوتھھا را دست نگر بنایا ہے۔ پس اللہ جس کے زیرِ دست اس کے کسی بھائی کو

کرد بے تواسے چاہیے کہ اس کووہی کھلائے جووہ خود کھا تا ہواور وہی پہنائے جووہ خود پہنتا ہواور اُس کوایسے کسی کام پر مجبور نہ کرے، جواس کی طاقت سے زیادہ ہےاور اس کے لیے بھاری ہو۔ اور اگرابیا کام اس سے لےجواس کی طاقت سے زیادہ ہوتو پھر اس کام میں خود بھی اس کی اعانت اور مدد کرے۔'

تشريح: نی تلقی بعثت سے سیلے تقریباً تمام دنیا میں غلامی کی رسم پائی جاتی تھی۔ فاتح قومیں مفتوح قوم کے افراد کوغلام بنا لیتی تھیں۔ وہ ان کی ملکیت ہوجاتے تھے۔ غلاموں کا کوئی حق تسلیم نہیں کیا جاتا تھا۔ ان سے جانوروں کی طرح مشقت کا کام لیا جاتا تھا۔ اسلام نے غلاموں کی آزاد کی کے لیے متعدد تد ابیر اختیار کیں۔ اسلامی تعلیمات نے غلاموں کی دنیا کیسر بدل دی۔ چناں چدان میں سے کتنے ہی امت کے پیشوا، اتمہ بلکہ حکمر ان تک ہوئے ہیں۔ جنگ میں دشن کا زور ختم کرنے اور اخص قید کرنے کے بعد ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ اس کے متعلق قرآن کی پاکیزہ تعلیم میں ہے نفا میں قد کرنے کے بعد ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے؟ اس کے متعلق قرآن تو احسان کرویا فد ریکا معاملہ کروتا آل کہ جنگ اپنے ہتھیا رڈ ال دے۔'' مطلب ہی ہے کہ یا تو ان کے ساتھ جس حسن سلوک کا تھم دیا تھا۔ ان حسان کی ان کو بل معاون ہوں کہ ہوں۔ ان کے ساتھ جس حسن سلوک کا تھم دیا گیا ہو دائم کی دیا تک ہو ہے ہیں۔ جنگ میں دشمن کا ان کو بلا معاوضہ دہل کر دویا کچھ معاوضہ لے کر اخصیں آزاد کردو۔ پہلے سے جوغلام چل آر ہے ان کی تعلیم آزاد کی کے لیے متعدر این کو کا تھم دیا گیا ہوں ان کہ جنگ ان ہو تھی ہوں ہوں ہوں ہوں کے ہوں ہو کہ ہوں ہوں کہ ہوں تو احسان کرویا فد ہو کا معاملہ کروتا آل کہ جنگ اپن ہتھی ہو ہوں اور دے۔'' مطلب ہو ہے کہ یا تو ان کے ساتھ جس حسن سلوک کا تھم دیا گیا ہے وہ اس حدیث مبار کہ سے عواں ہے۔ پھر ان کی آزاد کی کے لیے مختلف راہیں نکا لی گئیں۔ غلام آزاد کر نے کو کا یو تا ہوں کا گفارہ قرار دیا تو اردیا

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَنْ اللَّهِ عَنْ أَبِى هُوَ يُوَاتُهُ وَ كِسُوَتُهُ وَلاَ يُكَلَّفُ مِنَ الْعَمَلِ إِلَّا مَا يُطِينَتُ.

ترجمه: حفزت ابو بريرة تروايت ب كدرسول خداي فرمايا: '' كهانا اوركبر اغلام كا حق ب اوراس ب بس و بى كام لياجات ، جس كرنى كوه طاقت ركمتا بو. ' (٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ قَالَ : جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِي عَنَ فَقَالَ : يَا رَسُوُلَ اللَّهِ تَمُ نَعْفُوُا عَنِ الْحَادِمِ فَسَكَتَ ثُمَّ اَعَادَ عَلَيْهِ الْكَلاَمَ فَصَمَتَ فَلَمَّا كَانَتِ النَّالِيَةُ قَالَ : اعْفُوا عَنْهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعِيْنَ مَرَّةً.

ترجمه: حفرت عبداللدين عمر فرايت ب كدايك شخص في عظي كى خدمت مين آيادر عرض

كلامرنبوت جلدسوم

كيا كداب اللد كرسول، تمين خادم كوكتنى بار معاف كردينا جابي؟ آب خاموش رب، اس شخص نے پھرانی بات عرض کی۔ آپؓ نے پھر سکوت فرمایا۔ پھر جب تیسری دفعہ اس نے عرض كيا، تو آت ف فرمايا: " مرروزستر بار. تشريح: عفود درگزر کی فضیلت کا اندازہ آ پؓ کے اس ارشاد ہے بخوبی کیا جاسکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ معاف کرنے کی فضیلت کو اگر آ دمی صحیح طور پر سمجھ جائے تو وہ کبھی بھی اس فضیلت کے حاصل کرنے کے مواقع کو گنوانے پر راضی نہیں ہوسکتا۔ وہ برابراینے زیردست کے قصور معاف ہی کرتار ہےگا۔ (۵) وَ عَنُ أَبِى مَسْعُود بِالْأَنْصَارِيٌّ قَالَ: كُنتُ أَضُرِبُ غُلاَماً لِى فَسَمِعْتُ مِنْ خَلْفِي صَوْتًا اِعْلَمُ اَبَا مَسْعُوْدٍ اَللَّهُ اَقُدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ فَالْتَفَتُ فَإِذَا هُوَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، هُوَ حُرٌّ لِوَجْهِ اللَّهِ فَقَالَ آمَا لَوُ لَمُ تَفْعَلُ لَلَفَحَتُكَ النَّارُ أَوْ لَمَسَتُكَ النَّارُ . (مسلم) **ترجمہ**: حضرت ابومسعود انصاریؓ کہتے ہیں کہ میں اپنے ایک غلام کو مارر ہا تھا میں نے اپنے پیچھے سے بیآواز سنی کہ' اے ابومسعود، جان لو کہ اللہ کوتم پر اس سے کہیں زیادہ قدرت حاصل ہے جتنی شہمیں اس (غلام) پر حاصل ہے۔'' میں نے مڑ کر دیکھا تو وہ رسول اللہ ﷺ متھے۔ میں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول، اب بیخدا کے لیے آ زاد ہے۔ آ یا نے فرمایا:'' شمیں جان لینا چاہیے کہ اگرتم پینہ کرتے توجہنم کی آگتم کوجلا ڈالتی۔'' یا پیفر مایا:'' جہنم کی آگ شمصیں اپنی لپیٹ میں لے لیتی '' تشریح: بعض دوسری روایتوں ہے بھی معلوم ہوتا ہے کہ مجبور وبے س غلام کو مارنا انتہائی نازیبا اوردل کی ملائمت اورجذبہ ُ رحم کے سراسر منافی ہے۔اس کی تلافی کی اگر کوئی صورت ہے تو وہ بس یہی کہاس غلام کے ساتھ انتہائی درجہ کاحسن سلوک کیا جائے یعنی اسے غلامی ہے آ زاد کر دیا جائے۔ صحیح مسلم کی روایت ہے: مَنْ لَطَمَ مَمْلُوْ حَهٔ أَوْضَرَبَهٔ فَكَفَّارَتُهُ أَنْ يَعْتِقَهُ '' جو مخص اپنے

غلام كولممانچدلگائ يامار فتواس كاكفاره بير به كدوه است آزاد كرد ف ' (٢) وَ عَنُ عَلِيٌّ كَانَ الْحِوُ كَلاَمِ رَسُوُلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الصَّلُوةُ أَلصَّلُوةُ وَ اتَّقُوا اللَّهَ فِيُمَا مَلَكَتُ أَيُمَانُكُمُ. ترجمہ: حضرت علیؓ سے روایت ہے کہ (وفات سے پہلے) رسول اللہ ﷺ کا آخری کلام میدتھا: '' نماز کا خیال رکھو، نماز کا خیال رکھوا وراپنے غلاموں اورز بردستوں کے بارے میں خدا کا ڈررکھو۔'' تشریح: یعنی آپؓ نے امت کو جو آخری وصیت فرمائی وہ میتھی کہ نماز سے غافل نہ ہونا اور اپنے زبردستوں کے بارے میں خداسے ڈرتے رہنا کہ کہیں ایسانہ ہو کہ تم ان کے ساتھ ظلم وزیا وتی کرو اور اس پرخدا کے یہاں تمھاری پخت گرفت ہوجائے۔

َ خداكوا پنا مخاطب بنا كرجوآ خرى بات آ پَّ نے فرما كَى وہ مَيْضى: اَللَّهُمَّ اَلرَّفِيْقَ الْاَعُلَىٰ (بنارى عنائش)'' اے اللہ، مجھر فیق اعلیٰ سے ملا۔'' **<∠>** وَ عَنُ اَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَىٰ اللَّهُ قَالَ: مَنُ اَعْتَقَ رَقَبَةً مُّسُلِمَةً اَعْتَقَ اللَّهُ

بِحُلِّ عُضُوٍ مِّنَهُ عُضُوًا مِّنَ النَّارِ حَتَّى فَرُجَةً بِفَرُجِهِ. ترجعه: حضرت ابو ہریڑہ سے روایت ہے کہ بی ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' جو شخص کسی غلام کو آزاد کرے تو اللہ اس (غلام) کے ہر ایک عضو کے بدلے اس کے عضو کو جہنم کی آگ سے آزاد فرمائے گایہاں تک کہ اس کی شرم گاہ کو اس کی شرم گاہ کے عوض آزاد فرمائے گا۔'

تشريح: لیعنی اگرتم نے غلام کوغلامی ہے آ زاد کیا تو تھ ارا میٹمل اللد کواس درجہ پسند ہے کہ وہ اس کے عوض تعصیں جہنم کے عذاب سے نجات دے گا۔ جہنم کے دردناک اور ہولناک عذاب کے مقابلے میں غلامی کی تکلیف اور رنج کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔لیکن تم وہ عمل کرکے دکھا وَ جوتم کر سکتے ہو، پھر خداتم ھارے ساتھ وہ سلوک فرمائے گا، جس کی قدرت اسے اور صرف اسے حاصل ہے۔

**ترجمہ**: حضرت ابوئیؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جس کسی کے پاس لونڈ می ہواور دہ اس کی اچھی طرح پر ورش کرے۔ پھر اس کو آزاد کر کے اس سے نکاح کرے تو اس کے لیے دوہرا اجروثواب ہے۔'' تنشہ دہے دیعنی ماہر یاد بڑی کی بر دیش ماہر دانشہ مہر دیر داخہ مہ خود اک یہ مدی نیکی یہ مدیکھ ماہ سے

**تشریح:** یعنی اس لونڈی کی پرورش اور داشت و پرداخت خود ایک بڑی نیکی ہے۔ پھر اسے آ زاد کر کے اسے بیوی کا درجہ دے دیناایک دوسری بڑی نیکی ہے۔اس لیے خدا کے یہاں لاز ماً

كلامرنبوت جلدسوم

وہ دوہر ے اجر دنواب کامستحق قرار پائے گا۔ (٩) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ يُحَدِّثُ عَنِ النَّبِي مُنْتَظِنُّهُ أَنَّهُ قَالَ: لاَ يَقُلُ أَحَدُكُمُ أَطْعِمُ رَبَّكَ وَضِّي رَبَّكَ اِسُق رَبَّكَ وَلُيَقُلُ سَيّدِي وَ مَوْلاَى وَلاَ يَقُلُ اَحَدُكُمُ عَبُدِى أَمَتِي وَلَيَقُلُ فَتَاىَ وَ فَتَاتِي وَ غُلاَمِي. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو ہر براہؓ نبی ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آبؓ نے ارشاد فرمایا: ''تم میں ے کوئی ( غلام سے ) بینہ کہے کہ اپنے رب ( مالک ) کوکھا نا کھلا ، اپنے رب کو د ضو کرا ، اپنے رب كوياني يلا ادر جاب كرده كي سيدي، مولائي (مير - سردار، مير - آقا) ادرتم ميں ب كوئي (اینے غلام اورلونڈی کو) میرا بندہ، میری بندی نہ کہے بلکہ چاہیے کہ وہ کے فتائی، فتاتی، غلامی (میرانوجوان مرد،میری نوجوان عورت،میر لڑ کے)۔'' تشريح: معلوم مواكه رب تو صرف خدا مى كوكهنا حياب حقيقى حاكم ومالك اور بالنهار ومى ہے۔سارانظام ربوبیت اسی کے ہاتھ میں ہے۔ اَكَ حديث مين آيا ب: كُلُّكُمُ عَبِيدُ اللهِ وَ كُلُّ نِسَائِكُمُ إِمَاءُ اللهِ " تَم مين ے ہرایک خدا کا بندہ ہے اورتمھا ری سبھی عورتیں خدا کی لونڈیاں اور بندیاں ہیں۔'' اس لیے اینے غلام ولونڈ کی کوعبدی دامتی یعنی اپنابندہ اوراپنی بندی کہہ کرنہ ریکارو۔ بيوه كاحق كَالُمُجَاهِدِ فِي سَبِيل اللهِ أو الْقَائِم اللَّيْلَ الصَّائِم النَّهَارَ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو ہر ریدہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا: '' بیوا وَں اور سکین کے

لیے محنت اور دوڑ بھا گ کرنے والا اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے یا رات میں عبادت کرنے والے، دن میں روز ہ رکھنے والے کی طرح ہے۔'' تشریح: مطلب سے ہے کہ بیواؤں اور مسکینوں کے معاش کی فکر اور اس کے لیے تد بیر اور کوشش

تتشریح: مطلب میہ ہے کہ بیواؤں اور سینیوں کے معاس کی قلرادراس کے لیے مد بیراورلوس کرنی کوئی معمولی نیکی ہر گزنہیں ہے۔اسلامی نقط، نظر سے میہ کوشش جہاد فی سبیل اللہ کا درجہ رکھتی ہےاور میہ نیک عمل ایسا ہے جیسے کوئی شخص راتوں میں عبادت میں مشغول رہتا ہواوردن میں خداکی خوش نو دی کے لیے روزے رکھتا ہو۔ تنبیموں کاحن (۱) عَنُ اَبِیُ هُوَیُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : خَیْرُ بَیُتٍ فِی الْمُسْلِمِیْنَ بَیْتَ فِیْهِ یَتِیْهُ یُحْسَنُ اِلَیْهِ، وَ شَرُّ بَیْتٍ فِی الْمُسْلِمِیْنَ بَیْتَ فِیْهِ یَتِیْهُ یُسَآءُ اِلَیْهِ. (ابن اج) توجعه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: '' مسلمانوں کے گھروں میں سب سے بہتر گھروہ ہے، جس میں کوئی یتیم ہو، جس کے ساتھ حسنِ سلوک کیا جائے۔اور سلمانوں کے گھروں میں بدترین گھروہ ہے، جس میں کوئی یتیم ہو، جس کے ساتھ حسنِ سلوک کیا براسلوک کیا جائے۔' اچھا سلوک نہیں کیا جاتا تو اسلام کی نگاہ میں اسے بہترین گھر کے بجائے بدترین گھر ہی قرار دیا حائے گا۔

. (٢) وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَهُ: مَنُ اوْ يَتِيُماً اللَّى طَعَامِهِ وَ
شَرَابِهِ أَوْجَبَ اللَّهُ لَهُ الْجَنَّةَ الَّلَا أَنُ يَّعُمَلَ ذَنُباً لاَ يُغْفَرُ. وَمَنُ عَالَ ثَلاَتَ بَنَاتٍ
أَوُ مِثْلَهُنَّ مِنَ الْأَخُوَاتِ فَادَّبَهُنَّ وَ رَحِمَهُنَّ حَتَّى يُغْنِيَهُنَّ اللَّهُ أَوُجَبَ اللَّهُ لَهُ لَهُ الْجَنَّة.

ترجمہ: حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' جو شخص اپنے کھانے اور پینے میں کسی میتیم کو شریک کر لے تو اللہ اس کے لیے جنت واجب کردیتا ہے الا سہ کہ وہ کسی ایس گناہ کا مرتکب ہو جو بخشے جانے کے تابل نہ ہو۔ اور جو شخص تین بیٹیوں یا تعمیس کی طرح تین بہنوں کی پرورش کرے۔ پھر ان کی تربیت کرے اور ان پر دیم و شفقت کرے یہاں تک کہ اللہ انھیس بے نیاز کردے ( یعنی وہ بڑی ہوجا کیں اور ان کی شادی ہوجائے ) اس کے لیے اللہ جنت واجب کردیتا ہے۔' اس پر ایک شخص نے عرض کیا کہ کیا دو ( بیٹیوں یا دو بہنوں ) کی پرورش کرنے پر بھی سی اجر ملے گا؟ آپ نے فرمایا: ' ہاں دو پر بھی یہی اجر ملے گا۔' اگر صحابہ ایک بیٹی یا ایک بہن کے بارے میں دریا فت کرتے تو آپ یہی جواب دیتے کہ ' ہاں ، ایک پر بھی یہی اجر ملے گا۔' تشريح: يتيم كے ساتھ بيٹيوں اور بہنوں كاذكراس ليے فرمايا گيا كه لڑكياں خواہ دہ بيٹياں ہوں يا ہہنیں بیٹوں اور بھائیوں کے مقابلے میں کمز ورواقع ہوتی ہیں۔لڑکوں کے مقابلے میں لڑ کیوں کی طرف بالعموم بہت کم توجہ دی جاتی ہے۔عام طور پر وہ عدم توجبی کا شکار ہوکر رہتی ہیں۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ لڑ کیوں کی پر ورش خواہ وہ بہن ہوتی ہوں یا بیٹیاں بڑی اہمیت کی حامل ہے۔ان کے ساتھ رحمت وشفقت کا سلوک ہونا جا ہے۔خدا کی نگاہ میں بیداییا پیندیدہ کمل ہے کہاس کے سبب سے بندہ خداکے یہاں جنت کاحق دارقراریا تاہے۔ (٣) وَ عَنُ سَهُل بُن سَعُدٍ عَن النَّبِي عَظْ قَالَ: أَنَا وَ كَافِلُ الْيَتِيُم فِي الْجَنَّةِ هُكَذَا وَ قَالَ بِإِصْبَعَيْهِ السَّبَابَةَ وَالْوُسُطِيٰ. (بخاری) ترجمه: حضرت سهل بن سعد ف روایت ہے کہ نبی علق نے ارشاد فرمایا: " میں اور يتيم کی کفالت وسر پریتی کرنے والا دونوں جنت میں اس طرح پاس پاس رہیں گے۔''اور آپ ؓ نے پچ کی انگلی اور شہادت کی انگل سے اشارہ کرتے ہوئے اس کی نز دیکی بتائی۔ **تشریح:** یتیم کی کفالت دسر پرتی کو کارِنبوت اور خصائلِ نبوت سے گہراربط وتعلق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایسے تحض کو جومیتیم کی سر پریتی کی ذہے داری قبول کرتا ہے، جنت میں خدا کے رسول ﷺ ک قربت دمحبت کی بشارت دی جارہی ہے۔اوراس کے بعد آپؓ نے بیچ کی انگلی اور شہادت کی انگل کی باہمی قربت سے مثال دی۔

بخارى كى ايك روايت ميں بدالفاظ بھى آئے ہيں: اَسَّارَ بِالسَّبَابَةِ وَالُوسُطىٰ وَ فَرَّجَ بَيْنَهُمَا شَيْئًا '' اور شہادت كى انگلى اور درميان كى انگلى سے اشارہ فر مايا اور ان كے نتج ذراسا فاصلہ ركھا۔'' بد دراصل اس بات كا اظہار ہے كہ انتہائى قربت كے باوجود ايك نبى كو جو خصوصى امتياز حاصل ہے، اسے باقى رہنا چا ہے اور وہ باقى رہے گا۔ (م) وَ عَنُ أَبِى هُوَيْدَةٌ أَنَّ رَجُلاً شَكَا اِلَى النَّبِي عَلَيْكَ قَصُوحَة قَلْبِهِ، قَالَ اِمُسَحُ رأس الليتينيم وَ اَطْعِمِ الْمِسْكِيْنَ. (احم) ترجمه: حضرت الوہ ريمة سے روايت ہے كہ ايك شخص نے نبى ساح ساوت قلبى (احم) در سخت دلى كى شكايت كى - آپ سات نے فرمايا: '' يتيم كے مر پر (پياركا) ہاتھ پھيرا كروا ور مسكينوں اور ضرورت مندوں كو كھا نا كھلا يا كرو۔'' تشریح: بیموں کے سر پر شفقت ومحبت کا ہاتھ پھیرنا اور بھوکوں اور مسکینوں کو کھانا کھلانا درحقیقت ترحم اور در دمندی دسوز ولی کا اظہار ہے۔ اپنے دل میں اگر کوئی شخص جذبہ ترحم اور در دمندی نہ پائے یا اس کی اسے کی محسوس ہوتو اسے حضور ﷺ کے بتائے ہوئے اس عمل کو اختیار کرنا چا ہے۔ خدانے چاہا تو اس سے دل کی قساوت اور سختی دور ہوجائے گی اور وہ اپنے اندر درد مندی اور ترحم کی کیفیت محسوس کرنے لگے گا۔

## مفلسوں اور حاجت مندوں کے حقوق

<١> عَنُ اَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِءَلَكِ إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَ جَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ، يَا ابْنَ ادْمَ، مَرِضُتُ فَلَمُ تَعُدْنِي، قَالَ: يَا رَبّ، وَ كَيْفَ أَعُوُدُكَ وَ ٱنْتَ رَبُّ الْعَلَمِينَ؟ قَالَ: آمَا عَلِمُتَ آنَّ عَبُدِى فُلاَناً مَرضَ فَلَمُ تَعُدُهُ؟ آمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْعُدْتَّهُ لَوَجَدْتَّنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ ادْمَ، اِسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمُ تُطْعِمْنِي. قَالَ: يَا رَبّ وَ كَيْفَ أُطْعِمُكَ وَ آنْتَ رَبُّ الْعَلَمِيْنَ؟ قَالَ: آمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ ٱسْتَطْعَمَكَ عَبُدِى فُلاَنٌ، فَلَمُ تُطْعِمُهُ؟ آمَا عَلِمُتَ أَنَّكَ لَوُ ٱطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِى؟ يَا ابْنَ ادْمَ، اِسْتَسْقَيْتُكَ، فَلَمْ تُسْقِنِي، قَالَ، يَا رَبِّ، كَيْفَ أَسْقِيُكَ وَ أَنُتَ رَبُّ الْعَلَمِيْنَ؟ قَالَ: اِسْتَسْقَاكَ عَبُدِى فُلاَنٌ فَلَمُ تَسْقِهِ، أَمَا إِنَّكَ لَوُ سَقَيْتَهُ لَوَجَدُتَ ذَلِكَ عِنْدِي. (مىلم) ترجمه: حفرت ابو مريرة سے روايت ب كدرسول خدا على ف ارشاد فرمايا: "الله عز وجل قیامت کےروز فرمائے گا: اے آ دم کے بیٹے! میں بیار ہوالیکن تم نے میری عیادت نہیں کی ۔ وہ کہے گا کہ اے میر برب ، میں کیسے آپ کی عیادت کر سکتا ہوں ، جب کہ آپ تمام عالم کے رب ہیں؟ اللد فرمائے گا: کیا شمصین نہیں معلوم کہ میر افلاں بندہ بیارتھا، تم نے اس کی عیادت نہیں گی؟ کیا شمصیں معلوم نہیں تھا کہ اگرتم نے اس کی عیادت کی ہوتی تو تم مجھےاس کے پاس پاتے؟ (پھر فرمائے گا) اے آدم کے بیٹے! میں نے تم سے کھا ناطلب کیا، تم نے مجھے کھا نانہیں کھلایا۔ وہ کہے گا کہ اے میرے رب، میں کیسے آپ کو کھا نا کھلا سکتا ہوں، جب کہ آپ سارے عالم کے رب ہیں؟ اللہ تعالیٰ فرمائے گا کیا تنہمیں معلوم نہیں کہ میرے فلاں بندے نے تم سے کھانا طلب کیا تھا

كلامرنبوت جلدسوم

توتم نے اسے کھانانہیں کھلایا۔ کیاتم جانتے نہیں تھے کہ اگرتم اسے کھانا کھلاتے توا۔ (اس کے اجروثواب کو) میرے پاس پاتے۔ (پھر کہے گااللہ تعالیٰ) اے ابن آ دم! میں نے تم سے پانی مانگا تو تم نے مجھے پانی نہیں پلایا۔ وہ کہے گا کہ اے میرے رب، میں کیوں کر آپ کو پانی پلا سکتا ہوں، جب کہ آپ سارے جہان کے پرورد گار ہیں۔ اللہ فر مائے گا کہ تم سے میرے فلاں بندے نے پانی مانگا تھا تو تم نے اسے پانی نہیں پلایا، اگر تم نے اسے پانی پلایا ہوتا تو اسے (اس کے اجرو ثواب کو) میرے پاس پاتے۔''

**تنشریہ:**'' تم نے میرے بیار بندے کی عیادت کی ہوتی تو تم مجھےاس کے پاس پاتے''معلوم ہوا کہ خدا کی پیچان اور اس کی معرفت کے لیے دنیا میں خوب صورت اور شاداب وادیاں اور حسین مناظر ہی نہیں پائے جاتے۔ اس کی تلاش اس کے معذور و ناچار بندوں میں بھی ہونی چاہیے۔ احساسِ درداور اخلاقی اعمال کے ذریعے سے جس کا انکشاف وتجربہ آ دمی کو ہوسکتا ہے اس کا مقابلہ کوئی دوسراعلم نہیں کرسکتا۔

اس حدیثِ قدسی سے کٹی با توں کاعلم ہوتا ہے۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا کواپنے بندوں سے گہراتعلق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ان کی بھوک، پیاس اور بیاری کواپنی بھوک، پیاس اور بیاری قراردیتا ہے۔

یہ حدیث بتاتی ہے کہ مفلسوں اور ضرورت مندوں کے کام آنا کوئی گھاٹے اور خسارے کا کام نہیں ہے۔ جوشخص حاجت مندوں اور مفلسوں کی مدد کرتا اور ان کی تسکین اور تسلی کی فکر رکھتا ہے خدا اسے اس کے ان اعمال نیک کے اجرو ثواب سے ہر گز محروم نہیں رکھے گا۔ وہ خدا کے یہاں پہنچ کراپنی ان تمام خدمات کا صلہ پائے گا، جوخد مات دنیا میں اس نے خدا کے لیے معذور و نا دار بندوں کے لیے کی ہوں گی۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى سَعِيدِ الْحُدرِيِّ قَالَ:قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْعَمَ مُؤْمِنًا عَلَى جُوُع اَطْمَعَهُ اللَّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ مِنُ ثِمَارِ الْجَنَّةِ، وَ آَيُّمَا مُؤْمِنٍ سَقَى مُؤْمِنًا عَلَى ظَمَاً سَقَاهُ اللَّهُ يَوُمَ الْقِيَامَةِ مِنَ الرَّحِيْقِ الْمَحْتُومِ وَ آَيُّمَا مُؤْمِنِ كَسَا مُؤُمِنًا عَلَى عُرى كَسَاهُ اللَّهُ مِنُ حُلَلِ الْجَنَّةِ. (مسلم) نے کسی بھو کے مومن کو کھانا کھلایا، اللہ اسے قیامت کے دن جنت کی غذا کھلائے گا اور جس کسی مومن نے کسی پیا سے مومن کو پانی پلایا، اللہ اسے قیامت کے روز خالص بہترین مہر بند مشروب پلائے گا۔ اور جس کسی مومن نے کسی نظے مومن کو کپڑا پہنایا اللہ قیامت کے روز اسے جنت کالباس پہنائے گا۔''

مظلوم ومضطركاحق

(1) عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مَنْ أَغَاثَ مَلْهُو فَا حَتَبَ اللَّهُ لَهُ ثَلا ثَا وَ سَبْعِينَ مَعْفِرةً، وَاحِدَةً فِيها صَلاَحُ أَمْرِه مُلِّه وَ ثِنْتَانِ وَ سَبْعُوْنَ لَهُ ذَرَجَاتٌ يَوُمَ الْقِيَامَةِ. (البيهةى فى شعب الإيمان) ترجمه: حفرت انسٌ حدوايت ہے كدرسول خدا الله فاراد فرايا: ' بو شخص مظلوم و مفطر کی فريادری کرتا ہے، اللّٰداس کے ليے تبتر بخشيں لکھوديتا ہے۔ ان ميں سے ايک وہ ہے بواس کی فريادری کرتا ہے، اللّٰداس کے ليے تبتر بخشيں لکھوديتا ہے۔ ان ميں سے ايک وہ ہے بواس کے ہر معاطی کی اصلاح اور درسی کی ضامن بن جاتی ہے اور باتی بہتر قيامت کروز اس کے درجات بلند کرنے کا سب ہوں گی۔' تشریح: یعنی اسے ایس بخشيں حاصل ہوں گی کہ ان ميں سے مرف ايک بخش ہی اس کے تام کام بنانے کے ليے کافی ہے۔ باتی بہتر قيامت ميں اس کے بلند درجات کی شکل میں ظاہر تول گی۔

یہ حدیث ان بات کا بین ثبوت ہے کہ مغفرت ( بخش ) کامفہوم گنا ہوں اور خطا وَں کی معافی سے کہیں وسیح تر ہے۔ یہ بھی خدا کی طرف سے مغفرت اور بخشش ہے کہ آ دمی کے جملہ امور درست ہوجا کیں گے، اس کے تمام کا م بن جا کیں اور درجات کی بلندی اور رفعت بھی خدا کی مغفرت اور رحمت ہی کا نمایاں اظہار ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سی نم ز دہ اور مظلوم و مضطر کی جو شخص فریا در تی کر تا اور اس کے نم اور تکلیف کو دور کر دیتا ہے وہ بظاہر تو ایک بے قر ار اور پر یشان شخص کو پر یشانیوں سے نجات دلاتا ہے لیکن اس کا یی کہ حقیقت کی نگاہ میں اپن اندر غیر معمولی اثر ات وخصوصیات رکھتا ہے۔ اس کے اس عمل نیک سے اس کا خدا اس سے اس درجہ خوش ہوجا تا ہے کہ وہ خود اس کو بھی کہ ہی يماركا فَنْ (١) عَنُ ثَوُبَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: عَائِدُ الْمَوِيُضِ فِى مَخُرَفَةِ الْجَنَّةِ حَتَّى يَرُجِعَ.

**ترجمہ:** حضرت ثوبانؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' بیار کی (اس کے گھر جاکر)عیادت کرنے والا واپسی تک جنت کے باغ میں ہوتا ہے۔''

تشريع: ہرايک چزائی کوئی نہ کوئی تاثير يا اثر رکھتی ہے۔ اس حديث ميں اس حقيقت کا اظہار کيا گيا ہے کہ دوسری چزوں کی طرح آدمی کے اعمال بھی اثر وتا ثير سے خالی نہيں ہوتے۔ سب سے زيادہ نتيجہ خيز اور مسرت آ فريں اثرات آ دمی کے اعمال نيک ہی ہوتے ہيں۔ اس سے اعمال نيک کی قدر وقیمت کا بخوبی اندازہ کيا جاسکتا ہے۔ آ دمی جب اپنے بھائی کی عيادت کے ليے اس کے پاس جاتا ہے تو حقيقت کے لحاظ سے وہ جنت کے باغ ميں ہوتا ہے، اپنے مقام و رکھتا ہو وہ ممل بذات خود کتنی پا کیزگی، حسن اور سرورو کیف کا حامل ہوگا۔ اس کا تصور عام ذہن نہيں کرسکتا۔ اللہ کے رسول سے نے خور مایا ہے کہ بیار کی مزان پری کر نے والا جب تک مزان پری کر کے واپس نہیں ہوجاتا وہ باغ جنت ميں ہوتا ہے۔ میں موتا ہے، اپن مقام و داخل ہو نے سے کم اہمیت کا حامل ہو ہوتا ہے۔ میں موتا ہے، اپن میں موتا ہے، اپن مقام و در سکتا۔ اللہ کے رسول سے نے خو فرایا ہے کہ بیار کی مزان پری کر نے والا جب تک مزان پری کر کے واپس نہیں ہوجاتا وہ باغ جنت میں ہوتا ہے۔ میار کی مزان پری کر نے والا جب تک مزان پری

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ عَنِ النَّبِي عَلَى اللَّهُ قَالَ: مَنُ عَادَ مَرِيُضًا لَمُ يَحُضُرُ اَجَلُهُ فَقَالَ عِنْدَهُ سَبْعَ مِرَاراً اَسْئَلُ اللَّهُ الْعَظِيمَ رَبَّ الْعَرُشِ الْعَظِيمِ اَنُ يَّشْفِيكَ اللَّهُ عَادَهُ مِنْ ذَلِكَ الْمَرَض.

ترجمه: حضرت ابن عبال ؓ مے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' جو تحص کسی ایسے مریض کی عیادت کرے، جس کی موت کا ابھی وقت نہ آیا ہواور وہ اس کے پاس سات بار بید دعا پڑھے: اَسْأَلُ اللَّهُ الْعَظِيْمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ اَنُ يَّشْفِيْکَ (میں عظمت والے خدا سے جو عرش عظیم کاما لک ہے درخواست کرتا ہول کہ وہ تمصیں شفادے ) اللہ ضرورا سے شفا عطافر مائے گا۔'' تشریح: مریض کے پاس جا کر اس کی صحت کے لیے دعا کرنے سے مریض کو بردا سہارا ملتا ہے۔ دعا اگر اس کا وقت پورانہیں ہو گیا ہے تو قبول بھی ہوتی ہے اور مریض بیاری سے شفایاب ہوجا تا ہے۔ (۳) عَن ابْن عَبَّاسٌ اَنَّ النَّبِيَّ مَنْتِ لَهُ دَخَلَ عَلٰى اَعُوَ ابِتِي يَعُوٰ دُهُ قَالَ وَ كَانَ النَّبِقُ مَنْتُ

۲۷ عن ابن عباس ان النبی ﷺ دخل علی اعرابی یعودہ قال و کان النبی ﷺ ایکار آخری النبی یعند ہوتا ہے کہ النبی اللہ الذا دَخَلَ عَلَى مَو يُض يَعُو دُهُ فَقَالَ لَهُ لَا بَاسَ طَهُو رُدْ إِنْ شَآءَ الله . (بناری) ترجمہ: حفرت ابن عباس سکی عیادت کے لیے تشریف لے جاتے تو لیے تشریف لے گئے اور نبی ﷺ جب سی بیار کے پاس اس کی عیادت کو قرماتے :'' کوئی خوف و ہراس کی بات نہیں ، یہ بیاری ان شاء اللہ ( گنا ہوں سے ) پاک کرنے والی ہے ''

**تشریح:** معلوم ہوا کہ مریض کی عیادت کرنی سنت ِنبوی ہے۔عیادت میں مریض کوشفی وتسلی دینی چاہیےادراس کے لیےخدا سے شفا کی دعا کرنی چاہیے۔

(٣) وَ عَنُ عَائِشَةَ بِنُتِ سَعُدٍ أَنَّ أَبَاهَا قَالَ تَشَكَّيْتُ بِمَكَّةَ شَكُوًا شَدِيدًا فَجَاءَنِى النَّبِى عَلَيْ اللَّهُ يَعُودُنِى وَضَعَ يَدَهُ عَلَى جَبُهَتِى ثُمَّ مَسَحَ يَدَهُ عَلَى وَجُهِى وَ بَطُنِى ثُمَّ قَالَ: اَللَّهُمَّ اشْفِ سَعُدًا وَ آتُمِمُ لَهُ هِجُرَتَهُ. فَمَا زِلْتُ أَجِدُ بَرُدَهُ عَلَى كَبِدِى.

ترجمه: حضرت عائشہ بنت سعد ﷺ مردایت ہے کہ ان کے والد بیان کرتے ہیں کہ میں مکہ میں سخت بیمار ہوا تو نبی ﷺ میرے پاس میری عیادت کو تشریف لے آئے۔ آپ نے اپنا ہاتھ میری پیشانی پر دکھا، پھر میرے چہرے اور میرے پیٹ پر اپنا ہاتھ پھیرا اور دعا فر مائی: ' اے اللہ، سعد گوشفادے اور اس کی ہجرت کو کلمل فر ما۔' اس وقت سے اب تک بر ابر میں اپنے جگر میں اس کی شھنڈک محسول کرتا ہوں۔

تشريح: يعنى آپ كى دعابار كاورب العزت ميں مقبول ہوئى۔ آپ نے جودست شفقت ميرى پيشانى، چېرےاور پيٹ پر پھيرا تھااس كى ٹھنڈك اورا ثر ميں اب تك محسوس كرر ہا ہوں۔ (۵) وَ عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْتِ اللَّہِ كَانَ اِذَا أَتَى مَرِيُضًا أَوُ أُوْتِيَ بِهِ قَالَ:

كلامرنبوت جلدسوم

اَذُهِبِ الْبَاُسَ رَبَّ النَّاسِ وَاشْفِ وَ اَنْتَ الشَّافِيُ، لاَ شِفَاءَ اللَّ شِفَائُكَ شِفَاءً لا يَغَادرُ سَقُمًا. (بخاری) ترجمہ: حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ رسول خدا ﷺ جب سی مریض کے پاس تشریف لے جاتے یا آپ کے پاس کوئی مریض لایا جاتا تو آپؓ دعا فر ماتے:'' اے لوگوں کے رب! شفا د ینے والاتو ہی ہےاور شفا تو بس تیری ہی شفاہے۔خوف دورفر مااورا لیی شفادے، جو کسی بی**اری کو** نہ چھوڑے۔'' تشريح: لينى جس كوالله صحت عطا فرمائ اس صحت كلى حاصل ہوتى ہے۔ وہ ہر مرض سے شفایاب ہوجاتا ہے۔خداکواس پرقدرت حاصل ہے کہ دہ ہر مرض کوانسان سے دورر کھے۔ بیاری جسمانی ہویافکری داخلاقی ،اصل شفا بخشے والا اللہ ہی ہے۔ ٢) وَ عَنُ ثَوُبَانٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ أَلَيْ الُجَنَّة. (مىلم) ترجمہ: حضرت ثوبان سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' جو محص کسی مریض کی عیادت کرےگا،وہ ہمیشہ جنت کے باغیچ سے میوے چینار ہےگا۔'' تشریح: اس سے معلوم ہوا کہ دوسروں کی تکلیفوں میں ان کے ساتھ اظہار ہمدردی اپنے اندر غیر معمولی اثرات رکھتا ہے۔ اس کے خوش گوار نتائج لاز ما سنے آئیں گے۔ مثلاً مریض کی عیادت کے پیچھےجس قشم کے جذبات کی کارفر مائی اسلام میں مطلوب ہے وہ جذبات یقیناً ایسے

بہترین جذبات ہیں،جن کی قدرو قیمت کسی بھی باغ کے خوش ذائقہ پھلوں سے ہرگز کم نہیں ہے۔

## قيدى كاحق

(1) عَنُ أَبِى مُوسى الْأَسْعَرِيُّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ : أَطْعِمُوا الْجَائِعَ وَ عُوُ دُوا الْمَرِيْضَ وَ فَكُوا الْعَانِي. (ابوداود) ترجمه: حضرت ابوموى اشعرى سروايت م كررسول خدايتا في فرمايا: "بموك كوكهانا كلا وَ، يمارى عيادت كرداور قيدى كوچهراؤ-" تشريح: بموكا، يماراور قيدى بيتيوں مجورو بس موتے بيں - ان كى طرف سے غافل مونا درست نہیں۔ان کے سلسلے میں جوذ مے داری ہم پر عائد ہوتی ہے اس کا ہمیں پورا احساس ہونا چاہیے۔بھوکا بھوکا ندر ہے۔ بیار کی عیادت اور مزاج پری کی جائے۔ بیاس بات کا ثبوت ہوگا کہ ہمیں ان سے تعلق اور ہمدردی ہے۔ہم ان کوغیر نہیں جانتے۔اہل ایمان کوتو ساری انسانیت سے ناتہ اور رشتہ ہوتا ہے، اسی لیے وہ مومن کہلاتے ہیں۔ایمان کا تعلق رنگ وسل، مقام اور کسی زمانہ خاص سے نہ ہو کر انسان کے اخلاق وکردار سے ہوتا ہے۔

اسیر اور قیدی بھی نہایت مجبوری اور بے بسی کی حالت میں ہوتا ہے۔ حتی الوسع اسے آزاد کرانے کی سعی کرنی چا ہیے۔خاص طور سے اگروہ بے قصوریا دیثمن کے قبضے میں ہو۔ غ**م میں مثر کت** 

(1) عَنْ مُعَاذٍ أَنَّهُ مَاتَ لَهُ إِبْنٌ فَكَتَبَ إِلَيْهِ النَّبِيُ لَنَّتُ التَّعْزِيَةَ: بِسُمِ اللَّهِ اللَّ عَنْ مُعَاذٍ بُنِ جَبَلٍ، سَلاَمٌ عَلَيْكَ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ. مِنْ مُحَمَّدٍ رَّسُوُلِ اللَّهِ إلَى مَعَاذٍ بُنِ جَبَلٍ، سَلاَمٌ عَلَيْكَ فَإِنَّى اَحْمَدُ إَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ عَلَيْكَ فَإِنَّى اَحْمَدُ إِلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ عَلَيْكَ أَلَمْ مَعَاذٍ بُن جَبَلٍ، سَلاَمٌ عَلَيْكَ أَلَهُ مَعَاذٍ بُن جَبَلٍ، سَلاَمٌ عَلَيْكَ أَلُهُ مَعَانَى الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ. مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ إِلَى مَعَاذٍ بُن جَبَلٍ، سَلاَمٌ عَلَيْكَ أَلَا مِن أَلَهُ مَحَمَّد وَ رَزَقَنَا وَ إِيَّاكَ الشَّكُرَ فَإِنَّ انَّفْسَنَا وَ المُوالَنَا وَ المَلْنَا مِن أَلَهُ مَكَ اللَّهُ بِهِ فِي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَهُ مَنِكَ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْكَ بَاجُو حَبَيْرٍ، الصَّلُوةُ وَالرَّحْمَةُ وَاللَّهُ مَعَى اللَّهُ بِهِ فِي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَهُ مَنْكَ بِأَجُو حَبَيْرٍ الصَّلُوةُ وَالرَّحْمَةُ وَالْتُحْدَعَ مَتَعَكَ اللَّهُ بِهِ فِي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَعَ مَنْكَ بِاجُو حَبَيْبَةٍ وَ عَوَارِيهِ اللَّهُ مَعْنَ وَ المَّعْنَة مِن أَعْمَد وَ أَسَوالَا اللَّهُ بِهِ فَي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَعَ مَنْ اللَهُ بِهِ فَي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَعُ فَلَكَ بَعْ مَعْتَ مَعَائِهُ مَاللَهُ بِهِ فَي غِبْطَةٍ وَ سُرُورٍ وَ قَبَضَعَ مَنْ أَعْذَى بَعَنْ مَعَائِ مَنْ الْعَامَةُ مَنْ عَائِنَ الْحَبَي مَعْ فَا مَعَ مَنْ وَ مَا هُو مَا يَعْذَى بَعَنَ مَعَانَ مَن اللَّهُ مَنْ مَعْ مَعْ وَ مَعْ مَنْ أَنْ الْمُعَانِ مَنْ عَائِنَ مَنْ مَا مَنْ مَعْنَ مَنْ مُ مَا لَنَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ عَائِ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَعْ مَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنَ مَنْ مَنْ مَعْ مَنْ مَوا مُ مَعْ مَنْ مَعْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَن مُنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مُنَ مَعْ مَا مُنَ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مُ مَا مَا مُوا مَا مَعْ مَا مَعْ مَنْ مَا مَا مَا مَعْ مَعْ مَنْ مَعْ مَنْ مَا مَعَا مَ مَعَا مَنْ مَعَا مَ مَعَا مَ مَعَا مَ مَعْ مَا مَعَ مَا مَعْ مَا مَا

<sup>دوب</sup>سم الله الرحمٰن الرحیم' الله کے رسول محمر کی طرف سے معاذبن جبل کے نام ۔ تم پر سلام ہو۔ میں اس الله کی حمرتم سے بیان کرتا ہوں، جس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ بعد از ان دعا کرتا ہوں کہ الله تسمیس (اس صدمہ کا) اجر عظیم عطا فرمائے اور تمھارے دل کو صبر عطا کرے۔ اور ہمیں اور تمصیں شکر کی تو فیق عنایت کرے۔ کیوں کہ ہماری جانیں اور ہمارے مال اور ہمارے اہل وعیال اللہ کے مبارک عطیات ہیں اور اس کی سونی ہوئی امانتیں ہیں۔ (تمھا را بیٹا بھی اللہ کی امانت تقا) اللد نے خوشی اور سرور کے ساتھ اس سے تعصیں فائدہ الله نے اور جی بہلا نے کا موقع عنایت فر مایا اور اس کی مثیت ہوئی تو اس نے اسے تم سے ایک بڑے اجر کے بد لے واپس لے لیا۔ اس کی نوازش، رحمت اور خاص ہدایت تمھارے لیے ہا گرتم نے ثواب کی نیت سے صبر سے کام لیا۔ پس (اے معاذ) صبر اختیار کرو۔ ایسا نہ ہو کہ تمھاری جزع فزع (بے صبری) تمھارے اجر کو غارت کردے اور پھر تعصیں ندامت ہو۔ اور جان لو کہ جزع فزع (رونے چلانے) سے کوئی مرنے والا واپس نہیں آتا اور نہ اس سے رنے وغم دور ہوتا ہے اور خدا کی طرف

تشريح: نبی ﷺ کے اس تعزیت نامے سے معلوم ہوا کہ ہمارے پاس جو تعتیں بھی ہیں خواہ اولا دکی شکل میں ہوں پاکسی اور شکل میں وہ سب کی سب اللہ کی عطا کردہ ہیں۔ یہ تعمتیں ہماری خوشیوں ، سرتوں اور راحتوں کا سبب بنتی ہیں۔ آ دمی کوان سے فائدہ اٹھاتے اور ان میں اپنا جی بہلاتے ہوئے سیبھی نہ بھولنا چاہیے کہ یہ خدا کی امانت ہیں۔ وہ اپنی امانت واپس بھی لے سکتا ہے۔لیکن اس کے واپس لینے کا مقصد انسانوں کی دل آ زاری اور انھیں غم میں مبتلا کرنا ہر گرنہیں ہم نہ کہ اس کے چیچے خدا کی عظیم عکمتیں کا م کرتی ہیں ، جن کا بالعموم ہمیں پور اعلم نہیں ہوتا اور ہو بھی نہیں سکتا ہے۔ البتدا یسے موقع پرا گرآ دمی صبر کرتا اور خدا کے فیصلہ پر راضی ہوتا ہے تو خدا اس

" اس کی نوازش، رحمت اور خاص ہدایت تمہارے لیے ہار تم نے تواب کی نیت سے صبر سے کام لیا۔ " اس ارشاد میں اشارہ قرآن کی ان آیوں کی طرف ہے: الَّذِينَ اِذَا اَصَابَتُهُمُ مُصِيبَةٌ قَالُوْا اِنَّا لِلَٰهِ وَ اِنَّا اِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ ٥ اُولَقِکَ عَلَيْهِمُ صَلَوْتٌ مِنَ رَّبِّهِمُ وَ رَحْمَةٌ وَ اُولَقِکَ هُمُ الْمُهُتَدُونَ ٥ (القرة:١٥٦،١٥٤)" جو اس وقت جب کہ ان پرکوئی مصیبت آتی ہے تو کہتے ہیں: "بشک ہم اللہ کے ہیں اور ہم اس کی طرف لوٹے والے ہیں۔ " یہی لوگ ہیں، جن پران کے رب کی خاص نوازشیں ہیں، اور رحمت بھی اور ہم ای کی طرف لوٹے ایس بیں۔ "

غيرمسلمول كاح**ن** <١> عَنُ اَسُمَاءُ قَالَتُ قَدِمَتُ أُمِّىُ وَ هِىَ مُشُرِكَةٌ فِى عَهُدِ قُرَيْشٍ وَ مُدَّتِهِمُ اِذَا عَاهَدُوا النَّبِيَّ عَنَّتَ النَّبِي عَنَّتَ النَّبِي عَنَّتَ النَّبِي عَنَّتَ فَقَلُتُ: إِنَّ أُمِّى قَدِمَتُ وَهِى رَاغِبَةٌ. قَالَ: نَعَمُ صِلِى أُمَّكِ. **ترجمه:** حضرت اساءٌ سے روایت ہے، وہ بیان کرتی ہیں کہ اس زمانہ میں جب کہ قریش نے نبی سی سماہدہ کیا تھا، میری ماں اپنے باپ کے ساتھ آئی، تو میں نے نبی سی سے دریافت کیا اور عرض کیا کہ میری ماں آئی ہے اور وہ مسلمان نہیں ہے، آپ نے فرمایا: ''تم اپنی ماں کے ساتھ صلہ حی کرو'

تشريح: اس معلوم ہوا کہ اگرکوئی مسلم نہیں ہے تو ایسانہیں ہے کہ اب اس کا ہم پر کوئی حق ہی نہیں رہا اور اگر کوئی غیر مسلم ایسا ہے کہ اس کے ساتھ خاندانی رشتہ پایا جاتا ہے تو حسن سلوک میں تو اس کا خاص خیال رکھنا چا ہے۔ حضرت عمرؓ نے بھی ایک دفعہ اپنے ایک بھائی کے لیے بنی ﷺ کا عطا کردہ حلہ بھیجا تھا جب کہ ان کے بھائی نے ابھی اسلام قبول نہیں کیا تھا۔ قرآن میں بھی ہے: لاَ یَنْہٰ حُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِیْنَ لَمُ یُقَاتِلُوْ حُمُ فِی الدِیْنِ وَ لَمْ یُخْرِجُو حُمُ مِّنَ دِیَارِ حُم اَن تَبَرُوُ هُمْ وَ یَنْہٰ حُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِیْنَ لَمُ یُقَاتِلُوْ حُمُ فِی الدِیْنِ وَ لَمْ یُخْرِجُو حُمْ مِّنَ دِیَارِ حُم اَن تَبَرُوُ هُمْ وَ یَنْہٰ حُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِیْنَ لَمُ یُقَاتِلُوْ حُمُ فِی الدِیْنِ وَ لَمْ یُخْرِجُو حُمْ مِّنَ دِیَارِ حُم اَن تَبَرُوُ هُمْ وَ اور نتصی محال ان کے حصل مالی مدد پہنچا وَ جنھوں نے تم ہے دین کے معاطے میں جنگ ہیں کی اور نتھیں ان کے حصل مالی مدد پنچا وَجھوں نے تم ہے دین کے معامل میں جنہیں ک

جانورول کے ساتھ سلوک (۱) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: لاَ تَتَّخِذُوا شَيْئًا فِيْهِ الرُّوُحُ غَرَضًا. (٤٠٠) ترجمه: حضرت ابن عبال ؓ ے، وایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ''کسی بھی جانورکو (باندھ کر) نشانہ نہ بناؤ۔''

تشريح: جانوروں کوچاندماری کے لیے استعال کرنامنع ہے کیوں کہ بیقساوت قلمی اورنہایت برحی کی بات ہے۔ اسی طرح بیتھی جائز نہیں ہے کہ جانور کو بغیر چارہ پانی کے باندھ کر رکھا جائے پھراسے مارڈ الا جائے۔ (مسلم فی الُوَجُوِ.

كلامر نبوت جلدسوم

تنشر یہے: معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص اونٹ یا کسی جانور پر سوار ہو کر سفر کرتا ہے اورزمانہ شادا بی اور سر سبزی کا ہے تو سواری کے جانور کوزیین میں چرنے کے لیے چھوڑے تا کہ دہ اپنی بھوک مٹائے اور طاقت حاصل کرے اور اگرزمانہ خشک سالی کا ہے تو جہاں تک ممکن ہو خشک علاقہ کو جلد سے جلد طے کرلے۔

خَشَى كى منزلول كواونول كالودار بت طرر ڈالو، يعنى ان كا كوداسو كھنے نہ پائے، ان كى قوت باقى ر بے اور تم بڑى بڑى منزليس طركر كے ختك علاقے سے نكل جاؤ۔ رات ميں بيرا بتے جنگى جانوروں كى گزرگاہ ہوتے ہيں اور كيڑ ے كموڑ بھى وہاں آ جاتے ہيں - اس ليے محفوظ جگہ پڑاؤڈ الو - اس سے تم بھى پريثانيوں سے محفوظ رہو گے اور جنگى جانوروں كى آ زادى ميں بھى وہ خلل انداز نہ ہوگا۔ (٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ ابْنِ عَمُرِو بُنِ الْعَاصُ آنَ دَسُولُ اللَّهِ مَنْ قَالَ: مَنُ قَتَلَ عُصُفُورًا فَمَا فَوُقَهَا بِغَيْرٍ حَقِّهَا سَأَلَهُ اللَّهُ عَنُ قَتْلِهِ قِيلَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ وَ مَا حَقَّها؟ قَالَ: أَنُ يَّذُبَحَهَا فَيَا كُلَهَا وَ لاَ يَقْطَعَ رَأْسَهَا فَيَرُمِيَ بِهَا. (احر، نسانی، داری) توجعه: حفزت عبدالله بن عمروبن عاص محدروایت ب که رسول خدا تلیق نے فرمایا: ''جوکوئی ناحق کسی پرندیا اس سے چھوٹے بڑے کسی جانور اور پرندکو مارڈ الے گا تو الله اس کی جان لینے کے بارے میں اس سے باز پرس کرے گا۔' عرض کیا گیا که اے الله کے رسول اس ( پرندوغیرہ ) کاحق کیا ہے؟ فرمایا: '' ہیکہ اسے ذیخ کر کے کھایا جائے، نیہیں کہ اس کا سرکاٹ کر چھینک دیا جائے۔'' تشریح: محض تفریح کے لیے کسی جان دار کی جان لے لینا اپنے اختیار کا ناجا کر استعال اور ظلم ہے۔خدا کے یہاں لاز ماس پر مواخذہ ہوگا۔ جانور کاحق اس سے منتفع ہونا ہے نہ کہ بلا مقصد اس

(۵) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ جَعْفَرِ بُنِ اَبِي طَالِبٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَنْ اللهِ تَقَمَى اللهِ تَقَمَى اللهِ وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ جَعْفَرِ بُنِ اَبِي طَالِبٍ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَنْهُ: أَفَلاَ تَتَّقِى اللهَ فِي هَاذِهِ الْبَهِيمَةِ الَّتِي مَلَّكَكَ اللهُ إِيَّاهَا فَإِنَّهُ يَشْكُوُ ا إِلَى آَنَّكَ تُجِيعُهُ وَ تَدْئِهُ فِي هُذِهِ الْبَهِيمَةِ الَّتِي مَلَّكَكَ اللهُ إِيَّاهَا فَإِنَّهُ فَي هُذِهِ الْبَهِيمَةِ الَّتِي مَلَّكَكَ اللهُ إِيَّاهَا فَإِنَّهُ يَشْكُوُ ا إِلَى آَنَّكَ تُجِيعُهُ وَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مَعْذِهِ اللهِ عَلَيْهِ مَالِكُهُ اللهُ اللهِ اللهِ عَنْ عَبُولُهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مُعْلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَالَةُ الْعَامِ مَنْ اللهِ عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مِنْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ م اللهُ عَلَيْ ع مُعَالُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيَ

ترجمه: حضرت عبداللد بن جعفر بن ابی طالب سے دوایت ہے کہ رسول خداً نے فرمایا: '' تو کیا تم اس جانور کے متعلق اللہ سے ڈرتے نہیں ، جس کو اللہ نے تم حماری ملکیت میں دے رکھا ہے؟ کیوں کہ دہ مجھ سے شکایت کرتا ہے کہ تم اسے بھوکار کھتے ہواور ہمیشہ اس سے محنت کا کام لیتے ہو۔'' تعشر دیع: بیربات آپ نے ایک انصاری سے فرمائی ۔ آپ نے اس کے اون کی حالت د کھر ناراضی کا اظہار فرمایا۔ اس سے معلوم ہوا کہ بے زبان جانور بھی ہماری شفقت کے ستحق ہیں۔ ان پرظلم کرنا اوران پردتم نہ کرنا تخت گناہ کی بات ہے۔ اس پر خدا کے بیہاں تخت گرفت ہوگی۔ پرظلم کرنا اوران پردتم نہ کرنا تخت گناہ کی بات ہے۔ اس پر خدا کے بیہاں تخت گرفت ہوگی۔ تحرجمہ: حضرت انس ٹی یان فرماتے ہیں کہ ہم جب (سفریس) کسی منزل پر اتر تے تو اس وقت تحریمہ: تک نماز نہیں پڑھتے تھے، جب تک کہ جانوروں پر سے سامان کھول کرند اور اور اورد) کہ مثالیں قرآن میں بھی موجود ہے۔ قرآن میں نماز کو کہیں قیام ہے، کہی جنوں کر کل مراد لیتے ہیں۔ اس کی مثالیں قرآن میں بھی موجود ہے۔ قرآن میں نماز کو کہیں قیام ہے، کہیں تی ہوں کر کی مالہ ہے۔ اس تحقیر کیا گی الہ ہوں ہے تھا ہوں ہوا کہ ہے تو تعمیر کیا گیا ہے، تو کہ کر ہے ہوں کر کل مراد لیتے ہیں۔ اس کی مثال ہو آن میں بھی موجود ہے۔ قرآن میں نہی کر تی ہیں ہے، کو کہ ہم ہوں کر ہوں ہے۔ اس کی مثال ہو توں ہوں تھی موجود ہے۔ قرآن میں نہا کہ کہ ہم ہے، تو کہ ہی ہے ہوں کر تو اور ہوں ہے۔ کہ کی کے تو اس ہوں ہی کہ ہے۔ تو ہوں کر کی موال کر ہوں ہوں ہوں۔ اس تعبیر کیا گی ہے۔ مورۃ الحجر میں ہے، فَسَبِّ خ بِ حَمْدِ رَبِّ کَ وَ کُنُ مِنَ السَّ جدِ ہُنَ السَّ حِدِ ہُی کا ک

كلامرنبوت جلدسوم

صحابه کرام تمازوں کا بہت اہتمام رکھتر تھے لیکن اپنے جانوروں کووفت پر پہلے آ رام پہنچاتے تھے پھر دوسرے کا مول میں مصروف ہوتے تھے۔ یہاں تک کہ وہ اسے اپنی نماز پر بھی مقدم رکھتے تھے۔وہ ایسا کیوں نہ کرتے،ان کی تربیت کا اہتمام نبی ﷺ نے کیا تھا۔ إِشْتَدًا عَلَيْهِ الْعَطَشُ فَوَجَدَ بِنُرًا فَنَزَلَ فِيْهَا فَشَرِبَ ثُمَّ خَرَجَ فَإِذَا كَلُبٌ يَلُهَتُ يَاكُلُ الثَّرىٰ مِنَ الْعَطَشِ فَقَالَ الرَّجُلُ لَقَدَ بَلَغَ هٰذَا الْكَلُبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلَ الَّذِي كَانَ بَلَغَ مِنِّي فَنَزَلَ الْبُئُرَ فَمَلاَءَ خُفَّهُ مَاءً ثُمَّ ٱمُسَكَهُ بِفِيْهِ حَتَّى رَقِي فَسَقَى الْكَلُبَ فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ. قَالُوُا يَا رَسُولَ اللَّهِ اَوُ إِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِم لَاجُرًا؟ فَقَالَ: فِي كُلّ ذَاتِ كَبدٍ رَطُبَةٍ ٱجُرٌ. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت ابو مريرة مر روايت ب كدرسول اللدينة فرمايا: " ايك بار ايك شخص رائے برچل رہاتھا کہا سے شدت کی پیاس گلی۔اُسے ایک کنواں ملا۔اس نے اس میں اُتر کریانی . پیا۔ پھر باہر نکلا، کیا دیکھتا ہے کہ ایک کتا زبان نکالے ہانپ رہا ہے اور گیلی مٹی کھا رہا ہے۔ اُس <sup>شخ</sup>ص نے کہا کہ پیا*س سے*اس کتے کی ولیی ہی حالت ہوگئی ہے جیسی حالت میر کی ہوگئ تھی۔ پ*ھر* وہ کنویں میں اتر ااور اپنے موز کو پانی سے جرلیا۔ پھرا کتے اپنے منہ سے تھا مااور کنویں سے نگل آیا اوراس کتے کو پلا دیا۔اس پرخدانے اس کی قدردانی فرمائی اوراس کو بخش دیا۔''لوگوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول، کیا جانوروں کے سلسلے میں بھی ہمارے لیے اجروثواب ہے؟ آ ی فرمایا: "ہر ترجگر میں (تمھارے لیے) اجر ہے۔ " تشريح: معلوم ہوا کہ رحم دلی کودین میں بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ حَبَدٍ رَطُبَةٍ '' ترجگر' میں تمام ذی روح شامل ہیں ۔جگرحیات ہی کے سبب تر وتازہ رہتا ہے۔جان وجس جوایک غیر مرئی شے بے ' ترجگر' کہ کرآپ نے اسے ایک مرئی شکل دے دی، جس سے آ دمی کے اندر پیشیدہ

ایک روایت میں ایک بدکار حورت کا ذکر آیا ہے کہ کس طرح اس نے ایک کتے کو گرمی کے دن میں دیکھا کہ کنویں کے چکر لگار ہا ہے اور پیاس کی شدت سے اس کی زبان باہر نکل آئی ہے۔ (یُطِیُفْ بِبِئُرٍ وَ فَدَ اَوْلَعَ لِسَانَهُ) اس نے اپنا موزہ اتارا (اور اس سے پانی بھر کر اُسے

رحم اورغم خواری کاجذبہ اُ بھر آتاہے۔

پلایا) اس پر خدانے اس کی مغفرت کردی۔ان روایتوں میں ایک ذی حس وحیات کی تکلیف و اضطراب کی جوتصور پر پیش کی گئی ہے وہ بہت صاف اور موثر ہے۔ کتے کا بے تابی اور اضطراب کے ساتھ کنویں کے گرد چکر لگا نایا پیاس کی شدت سے گیلی مٹی چا ٹنا بیشدت اضطراب اور بے آرامی کی ایسی تصویریں ہیں، جو ہرا یسے شخص کوتڑیا دینے کے لیے کافی ہیں، جس کے سینے میں دھڑ کتا ہوادل ہو۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود کے بیٹے عبدالرحمن اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ایک سفر میں ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے۔ آپ قضائے حاجت کے لیے تشریف لے گئے۔ اس اثناء میں ہم نے ایک چھوٹی سی سرخ چڑیا دیکھی، جس کے ساتھ دو چھوٹے چھوٹے بنچ بھی تھے۔ ہم نے ان بچوں کو پکڑ لیا۔ وہ چڑیا آئی اور سر پر منڈ لانے لگی۔ اسے میں نبی ﷺ تشریف لائے اور فرمایا: ''کس نے اس کے بنچ پکڑ کے اس کو ستایا ؟ اسے اس کے بنچ واپس کر دو۔' آپ ؓ نے چیونیٹوں کی ایک سبتی دیکھی ( جہاں چیونڈیوں نے بہت سے گھر بنار کھے تھا ور وہاں چیونڈیوں کی کثر شتقی ) ہم نے دہاں آگ لگا دی تھی۔ آپ نے فرمایا: ''کس نے ان کو جلایا ہے؟ ''ہم نے سوائے رب النار کے۔''

**تشریح:**معلوم ہوا کہ کسی جان دارکوستا نااوراذیت پہنچانی جا ئزنہیں ہے۔اس *طرح کے حرک*ات جذبہ ُ رحم کے سراسر منافی ہیں۔ان سے اجتناب ضروری ہے۔

راسته كاحن <١> عَنُ اَبِى سَعِيُدِنِ الْحُدُرِكِمُّ اَنَّ النَّبِيَّ شَكْرَةٍ قَالَ: إِيَّاكُمُ وَالْجُلُوُسَ بِالطُّرُقَاتِ. فَقَالُوُا يَا رَسُوُلَ اللَّهِ مَا لَنَا مِنُ مَّجَالِسِنَا بُدٌّ نَتَحَدَّتُ فِيُهَا فَقَالَ: إِذَا اَبِيُتُمُ إِلَّا الْمَجُلِسَ فَاَعُطُوا الطَّرِيْقَ حَقَّهُ، قَالُوُا وَمَا حَقُّ الطَّرِيُقِ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ؟ قَالَ: غَضُّ الْبَصَرِ وَ كَفُّ الْأَذَى وَ رَدُّ السَّلاَمِ وَالْأَمُدُ بِالْمَعُرُوُفِ وَالنَّهُى عَنِ الْمُنْكَرِ.

ترجمه: حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ''تم راستوں میں بیٹھنے سے بچو۔''لوگوں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ، ہمارے لیے توبا ہم گفتگو کرنے کے لیے راستوں پر بیٹھنے کے سواکوئی چارہ کارنہیں۔ آپؓ نے فرمایا: '' اچھا اگرتم وہیں بیٹھنا چاہتے ہوتو راستے کو اس کاحق اداکر دیا کرو۔''لوگوں نے دریافت کیا کہ یارسول اللہ، راستے کاحق کیا ہوتا ہے؟ فرمایا: '' نگاہیں بچا کر رکھنا، تکلیف دہ باتوں سے باز رہنا، سلام کا جواب دینا، بھلائی کاحکم دینا اور بری باتوں سے روکنا۔'

تشريح: يعنى اگرتمها رے گھر اور مكان ميں گنجائش نہيں ہے اور تم اس كے ليے مجبور ہو كہ گھر كے باہر جہاں لوگوں كى آمد ورفت رہتى ہے اپنے ملنے والوں سے گفتگو كروتو پھر شميں راستے كاحق ادا كرنا ہوگا اور وہ حق مد ہے كہتم غض بھر سے كام لو۔ آ نے جانے والى عورتوں سے اپنى نگاہيں بچائے رکھو۔ اور تمھارى كوشش بيہ ہو كہتمھا رى وجہ سے لوگوں كواذيت اور نكايف نہ پنچ اور حسب مواقع امر بالمعروف اور نہى عن المنكر كافرض بھى اداكرو۔

حضرت ابو ہر مریدہ کی ایک روایت میں ہے جسے ابودا وَد نے فقل کیا ہے وَار سَادُ السَّبِيُلِ کے الفاظ بھی آئے ہیں لیعنی ( بھولے بھٹکے لوگوں کو) راستہ بتانا۔ حضرت عمر بن الخطاب کی روایت میں جس کو ابودا وَد نے نقل کیا ہے بیہ الفاظ بھی ملتے ہیں: وَ تُغِيْنُوا الْمَلْهُوْفَ وَ تَهُدُوا الصَّالَ '' لیعنی آفت زدہ کی مدد کر واور بھولے بھٹکے محض کو راستہ بتا وُ۔'

(٢) وَعَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ عَنِ النَّبِي عَلَيْ يُمِيطُ الأَذَى عَنِ الطَّوِيْقِ صَدَقَةٌ. (بخارى) ترجمه: حضرت ابو ہر رہ ڈنی نی عَلیْ ہے روایت کیا ہے کہ راستے سے نکلیف دہ چیز وں کو ہٹا دے رہی محمد تہ ہے۔

تشریح: معلوم ہوا کہ صدقہ صرف انفاق کا نام نہیں ہے کہ کوئی خدا کے راتے میں یا مسکینوں اور مختاجوں پر اپنا مال خرچ کرے۔ بلکہ دوسرے نیک کا موں کا شاربھی صدقہ میں ہوتا ہے۔ اسلام میں صدقہ کا تصور نہایت وسیع ہے۔ راستے سے تکلیف وہ چیز وں کو ہٹا کر بھی آ دمی بیٹا بت کرتا ہے کہ وہ خدا کے بندوں کے حقوق کو پہچانتا ہے، جس طرح وہ اپنے مال کوخرچ کر کے اس بات کا ثبوت بہم پہنچا تا ہے کہ وہ اپنے ایمان ویقین میں صادق ہے اور وہ خدا کے بندوں کے لیے اپنے دل میں جذبہ ہمدردی رکھتا ہے اوران سے اسے محبت ہے۔

ଚ୍ଚର

1+9

باب دوم

اجتماعيت

ساجی زندگی کے پچھا حکام وآ داب

اجتماعيت أَ عَنِ النُّعُمَانِ بُنِ بَشِيْرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ : تَرَى الْمُؤْمِنِيُنَ فِي تَرَاحُمِهِمُ وَ تَوَادِّهِمُ وَ تَعَاطُفِهِمُ كَمَثَلِ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكْي عَضُوًا تَدَاعى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت نعمان بن بشرر المروايت ب كدرسول خداي فرماي: "تم مومنول كوبابهم رحم کھانے ،محبت کرنے اور شفقت ومہر بانی کرنے میں ایسا یا ؤ گے جیسا کہ جسم کا حال ہے کہ جب اس کے سی عضو میں تکلیف ہوتی ہے تو جسم کے باقی سارے ہی اعضا اس کی وجہ سے ایک د دسر کو پکارتے اور بخاراور بے خوابی میں اس کے شریک ِ حال ہوجاتے ہیں۔'' تشريح: مطلب بير ب كەتمام مسلمانوں كواكي تن بدن كى طرح رہنا جاہے۔ وہ باہم ايك دوسرے کے کم گسار ہوں۔ان کے تعلقات رحم دلی،موانست اورمحت کی بنیاد پراستوار ہوں۔وہ باہم ایک دوسرے کی تکلیف کوانی تکلیف سمجھیں اور سب ل کراس تکلیف یا مصیبت کودور کرنے کی تد بیر کریں۔ قرآن نے اہل ایمان کے اس وصف کونہایت مخصر لفظوں میں بیان کیا ہے: رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ يَعْنَى وهَ يَس مِي زم دل اور مهربان مِي \_ شخ سعدیؓ نے بھی کہاہے: بی آدم اعضائے یک دیگرند که در آفریش زیک گوهرند دگر عضوما را نماند قرار چو عضوے بدرد آورد روزگار

كلامرنبوت جلدسوم

(۲) وَعَنُ أَبِى مُوُسَى عَنِ النَّبِي عَنَنَ قَالَ: ٱلْمُؤُمِنُ لِلْمُؤُمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُلُا بَعُضُهُ بَعُضًا ثُمَّ شَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. (بزارى، سلم) ترجمه: حضرت ابوموى سے روايت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ''مومن ، مومن کے لیے ایک دیوار کے مانند ہوتا ہے۔ جس کا ایک حصہ دوسرے حصے کی مضبوطی کا باعث ہوتا ہے۔'' پھر آپ نے ایپ ایک ہاتھ کی انگلیاں دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں ڈال دیں۔''

تشریح: یعنی جس طرح کسی عمارت یا مکان کے تمام حصے اور اجزاء ایک دوسرے کے ساتھ جڑ کر پوری عمارت کو مضبوط و متحکم رکھتے ہیں اسی طرح مسلمانوں کو بھی باہم مربوط و متحد ہو کر رہنا چاہیے، البتہ بیا تحاد وا تفاق لاز ما عدل و محبت کی بنیا د پر استوار ہو۔ظلم اور ناانصافی کی بنیا د پر وہ باہم متحد و متفق نہ ہوں۔ اس وصف کے بغیر ملت اسلامیہ کے ایک نا قابل تِسخیر طاقت بننے کا خواب کبھی شرمند ہُ تعبیر نہیں ہو سکتا۔

ترجمه: حضرت حارث اشعری ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا: '' میں شمصیں پانچ چیز وں کا حکم دیتا ہوں: جماعت کا، 'مع وطاعت کا، ہجرت اور جہاد فی سبیل اللہ کا، جو شخص ایک بالشت بھی جماعت سے الگ ہوا اس نے اسلام کا قلادہ اپنی گردن سے نکال پھینکا۔ الا یہ کہ وہ واپس آجائے، اور جس شخص نے دعوتِ جاہلیت کی طرف بلایا وہ دوز خیوں میں سے ہے، اگر چہ دہ روز ہ رکھتا اور نماز پڑھتا ہوا در اسے اس کا زعم ہو کہ دہ مسلمان ہے۔' تشریح: اس حدیث میں جن پانچ باتوں کا حکم دیا گیا ہے ان کو دین میں بنیا دی اہمیت حاصل ہے۔ حکم دیا جار ہا ہے کہ مسلمانوں کی جماعت سے کہ کر نہ رہو۔ جماعتی زندگی بسر کرو۔خود کو فطم و

مسبع المی جود مسبح مد سام دین کان بین سال سال سال می دید دون کان کار دین کرد. صبط کا پابند بناؤ تحصارا کوئی امیر اور سربراہ ہو، جس کی تم اطاعت کرو۔ اسلامی ہوتو اس صورت میں کی اجتماعی ہیئت کو بہرصورت برقر ارر کھنے کی کوشش کرو۔ اگر حکومت اسلامی ہوتو اس صورت میں

كلامرنبوت جلدسوم ٢١٣ تواس کی اہمیت اورزیادہ ہوگی۔ امراءاورعلاءشریعت کے مطابق جوحکم اور ہدایت دیں ان کوسنو۔ان کونظر انداز نہ کرو۔اور پھرفر ماں برداری میں پیش پیش رہو۔ اینے دین کی محافظت اور اس کے نقاضوں کے تحت وطن عزیز کوبھی خیر باد کہنا پڑ سکتا ہے۔اور دین کی سربلندی، اس کے فروغ کے لیے اور اس بات کے لیے کہ قانونِ الہی کوز مین میں غلبہ حاصل ہوتمہیں جدوجہد میں حصہ لینا ہوگا۔اس کے لیے مال بھی خرچ کرنا ہوگا اور اپنی جان کی قربانی بھی پیش کرنی ہوگی۔ یعنی اگراہل باطل سے جنگ کرنے کی نوبت آتی ہے تو اس جنگ میں حصہ لینا ہوگا۔لیکن پیعدل وانصاف کے قیام کے لیے ہو۔خدا کی زمین میں فساد بریا

کرنے کی غرض سے نہ ہو۔ ایک بالشت بھی جماعت سے الگ ہونا جائز نہیں ہے۔ اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہاسلام میں اجتماعیت کو کس درجہاہمیت حاصل ہے۔اجتماعیت کونظرا نداز کرنے کا مطلب بیر ہے کہ اب اسلام کے مقابلے میں آدمی کو اپناذ اتی مفادزیا دہ عزیز ہے۔ اب اسلام سے اس کا کوئی تعلق اور رشتہ باقی نہیں رہا۔ الآیہ کہ اسے اپنی غلطی کا احساس ہوجائے اور وہ تائب ہوکراین اصلاح کرلےاوراجتماعیت کی طرف پلیٹ آئے۔

ی چدیث بتاتی ہے کہ جس شخص نے جا ہلی اور غیر اسلامی امور کی طرف لوگوں کو دعوت دی اور گروہی عصبتیوں کو ہوا دی۔مثلاً اسلامی اخوت کے بجائے رنگ دنسل کی تفریق کواپنی سرگرمیوں کی بنیاد قرار دیا۔ یا اسلامی اجتماعیت سے روگر دانی اختیار کرنے پرلوگوں کو اکسایا وہ اتنا بڑا مجرم ہے کہ وہ خداکے یہاں دوزخی قرار پائے گا، جنت میں اس کے لیےکوئی جگہ نہ ہوگی۔اس کی نماز،اس کاروز ہاوراس کا بید حول کہ وہ مسلمان ہےاں سنگین حقیقت کو چھیانہیں سکتے۔

(٣) وَعَنْ تَمِيْمِ بِالدَّارِمِيُّ أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: اَلدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ ثَلاَثاً قُلْنَا لِمَنُ؟ قَالَ: لِلَّهِ وَ لِكِتَابِهِ وَ لِرَسُولِهِ وَلِائِمَةِ الْمُسْلِمِيْنَ وَ عَامَّتِهِمُ. (مىلم) ترجمه: حضرت تميم دارم من سے روايت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمايا:'' دين خير خواہی اور نصيحت ہے۔''آپؓ نے بیہ بات تین بارفر مائی۔ہم نے حرض کیا کہ کس کے لیے؟ آپؓ نے فر مایا:'' اللہ کے لیے، اس کی کتاب کے لیے اور اس کے رسول کے لیے اور مسلمانوں کے اماموں اور

سر براہوں کے لیے اور عام مسلمانوں کے لیے۔' تعشر یح: بیر حدیث جوامع الحکم میں سے ہے۔ الفاظ تو مختصر ہیں مگر وہ تمام سعادتوں اور دنیوی و اخر دوی بھلا ئیوں کو اپنے اندر سیمیٹے ہوئے ہیں۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ دین یعنی اسلام اپنی روح اور اسپرٹ کے لحاظ سے سرا پانسے وخیر خواہی ہے۔ اور بیسے وخیر خواہی کوئی محد دوقتم کی م اگر نہیں ہے۔ بلکہ اس میں پوری دسعت اور فراخی پائی جاتی ہے۔ اسلام میں صرف اپنے ہی لین ہیں بلکہ بھی کے لیے خیر خواہی مطلوب ہے۔ آ دمی خدا کی کتاب کے حقوق بھی ادا کر اور خدا کے رسول سے کا بھی سچا وفا دار اور خیر خواہ ہو۔ قرآن کی تلاوت بھی کر سے اور اس کے احکام پر م سرک میں کر کے اور اس میں پوشیدہ اسر ارو حکم تک حق الا مکان پہنچنے کی کوشش بھی کر ہے۔ اللہ کے رسول سے پر صدق دل سے ایمان لائے۔ سب سے زیادہ آپ کو عزیز دھی سے معلوم ہوں رکھے۔ آ ہو کی اطاعت کو اپنے لیے باعث پترف دستادت تصور کرے۔

مسلمانوں کے اماموں یعنی سربرا ہوں کے ساتھ دفاداری کوقائم رکھے۔ان کے احکام و ہدایات کی خلاف ورزی کر کے نظم میں ابتری پیدا کرنے کا مجرم نہ بنے۔ان کے غلط فیصلوں اور ان کی غلط روش پر انھیں ضرور متنبہ کرے اور انھیں مجھانے کی کوشش کرے۔اسی طرح علمائے کرام جوعلمی ودینی رہنما ہیں ان کے احترام میں کوتا ہی نہ کرے اور دینی مسائل میں ان کی رہنمائی سے یورا فائدہ الٹھائے۔

تمام مسلمانوں کی خیر خواہی کامفہوم ہیہ ہے کہ ہم ان سے بعلق ندر ہیں۔ ان کی دینی ادر دنیوی بھلا ئیوں کی فکر کھیں۔ ان میں علم کو فروغ دیں۔ ہماری کوش یہ ہو کہ اُٹھیں کو کی نقصان نہ پنچ۔ (ماری) وَ عَنْ نُعْمَان بُنِ بَشِيْرٌ يَقُوْلُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: لَتُسَوُّنَّ صَفُو فَحُمُ اَوُ لَيُحَالِفَنَّ اللَّهُ بَيْنَ وَ جُوهِ هِحُمٌ. ترجمه: حضرت نعمان بن بشیر بیان فرماتے ہیں کہ رسول ﷺ نفر مایا: '' اپنی صفوں کو برابر رکھوور نہ اللہ تحصار سے چہروں کے درمیان اختلاف ڈال دےگا۔' تشریح: معلوم ہوا کہ نماز کو بھی اسلامی اجتماعیت میں دخل ہے۔ کہا جا رہا ہے کہ این مفول کو

تھیک اور درست رکھو۔ان میں کسی طرح کی ناہمواری اورخلل نہ پایا جائے۔ورنہ اس کا برا اثر تمھیاری اجتماعیت پر پڑ کے رہے گا۔تمھارے درمیان اختلا فات رونما ہوں گے۔تم میں باہم یگانگت اوراتحاد باقی نہ رہ سکے گا۔اور بیجھی ممکن ہے کہ اس سے تحھاری اجتماعیت میں ہی نہیں تمھارے چہروں میں بھی تغیر آجائے وہ متغیر ہوجا ئیں تمھاری شخصیت میں کوئی جاذبیت اور اثر باقى نەرب يتم ہر جگەرسواو برباد ہو۔ ٢) وَ عَنُ أَبِى أَيُّوُبَ الْأَنْصَارِكِي قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اَنُ يَّهُجُرَ اَخَاهُ فَوُقَ ثَلَثِ لَيَالِ يَلْتَقِيَانِ فَيُعُرِضُ هَٰذَا وَ يُعُرِضُ هَٰذَا وَ خَيُرُهُمَا (بخارى، سلم) الَّذِي يَبُدَأ بالسَّلاَم. ترجمه: حضرت ابوابوب انصاری سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:''کسی شخص کے لیے جائز نہیں کہ وہ تین روز سے زیادہ اپنے بھائی کو چھوڑے رہے اورصورت یہ ہو کہ کہیں ان کا آ مناسامنا ہوجائے توبیہ اپنامنہ دوسری طرف پھیر لے اور وہ اپنامنہ دوسری طرف پھیر لے۔اور ان دونوں میں بہتر شخص وہ ہے، جو (تعلق کو بحال کرنے کی خاطر ) سلام میں پہل کرے۔'' **تشريح:** تین روز میں لا ز ماً بنے جذبات پرقابو پالینا چاہیے۔ترکِ تعلقات تین روز سے زیادہ جائز نہیں ہے کیکن دینی مصالح کے پیش نظر سیمدت تین دن سے زیادہ بھی طویل ہو کتی ہے۔کیکن شرط ہیہ ہے کہاس کے پیچھے خودغرضی ، کبراور ناپسندید ہ کوئی جذبہ کام نہ کررہا ہو۔ ددسروں کا خیال اور نفسیات کی رعایت ﴿١} وَعَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: إِذَا مَرَّ أَحَدُكُمُ فِي مَسْجِدِنَا أَوْ فِيُ سُوُقِهَا وَ مَعَهُ نَبُلٌ فَلُيُمُسِكُ عَلَى نِصَالِهَا أَنُ يُُصِيبَ اَحَدًا مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ (بخارى،سلم) مِنْهَا بِشَيْءٍ. ترجمه: حضرت ابوموى سے روايت ب كدرسول خدا على فرمايا: "جبتم ميں سے كوئى ہماری مسجد یا ہمارے بازار سے گزرے اور اس کے پاس تیر ہوں تو اس کو چاہیے کہ ان کے پيكانوں پر ہاتھ ركھ لے تا كہ اس سے سى مسلمان كوكونى ضرر ند پنچے-' تشریح: مطلب سہ ہے کہ مسجد ہویا بازار جہاں 'وگوں کا مجمع ہو وہاں اپنے ہتھیا رکو بہت د کیھ بھال کراپنے پاس رکھنا جا ہے۔خواہ تیر ہوں یا تلوارادر نیز ہ دغیرہ کوئی دوسرا ہتھیارتا کہ خلطی ہے کہیں کوئی شخص زخمی نہ ہوجائے۔ ٢> وَعَنُ اَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: مَنُ اَشَارَ إِلَى اَحِيْهِ بِحَدِيْدَةٍ فَإِنَّ

الْمَلْئِكَةَ تَلْعَنَهُ حَتَّى يَضْعَهَا وَ إِنْ كَانَ اَخَاهُ لِآبِيُهِ وَ أُمِّهِ. (بخارى) **ترجمه**: حفرت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جس کسی شخص نے اپنے بھائی کی طرف لوے (لیعنی ہتھیا روغیرہ) سے اشارہ کیا تو فر شتے اس پر اس وقت تک لعنت کرتے ہیں جب تک کہ دہ اس لوہے کور کھنہ دے ، اگر چہ وہ اس کا حقیقی بھائی ہی کیوں نہ ہو۔'' **تشریح:** نقصان پہنچانے کا ارادہ نہ بھی ہو، بنسی **نداق می**ں بھی اشارۃ بھائی پر ہتھیا ر*نہیں ا*ٹھانا چاہیے۔ س درجدایک دوسر بے کا خیال رکھنے کی تاکیداس حدیث میں کی گئی ہے۔ (٣) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ وَ آبِي هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي سَلَّ فَالَ: مَنُ حَمَلَ عَلَيْنَا السَّلاَح فَلَيُسَ مِنَّا رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَ زَادَ مُسْلِمٌ وَ مَنُ غَشَّنَا فَلَيُسَ مِنَّا. ترجمه: حضرت ابن عمر اور حضرت ابو مررية بروايت ب كه بى عليه ف ارشاد فرمايا: "جو شخص ہم پر ہتھیارا ٹھائے وہ ہم میں سے نہیں ہے۔''اسے بخاری نے روایت کیا۔مسلم نے بی<sub>ہ</sub> الفاظ بھی فقل کیے ہیں کہ:'' جو تحض ہم کوفریب دے وہ ہم میں سے ہیں ہے۔'' تشريح: فرمايا جارہا ہے کہ جوہم پر ہتھیارا تھائے وہ ہم میں سے ہیں ہے۔ یعنی اس کا سیمل ہمارے طریقے اور ہمارے لائے ہوئے دین کے بالکل خلاف ہے۔ مسلم کی روایت سے معلوم ہوا کہ اس کا طر زِعمل بھی دین کے خلاف ہے جوکوئی چیز فروخت کرتے وفت فروخت کی جانے والی چیز میں پائے جانے والے عیب کو ظاہر نہ کرے۔ (٣) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللهُ عَالَهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ ا اسْتَطَاعَ أَنْ يَنْظُرُ إِلَى مَا يَدْعُوُهُ إِلَى نِكَاحِهَا فَلْيَفْعَلُ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت جابر مسروايت ب كدرسول خداي فرماي: "جبتم مي سكون شخص کسی عورت کے ساتھ نکاح کا پیغام بھیج تو اگر اس کے لیے ممکن ہو کہ وہ اسے (ہاتھ، چہرہ) دیکھ سکے جواس کونکاح کی رغبت دلاتا ہے توا یک نظر دیکھ لے۔'' تشريح: انى مخطوبكونكاح سے پہلے ايك نظرد كيھ لينامستحب ہے تا كەنكاح يور اطمينان اور رغبت کے ساتھ کرے۔اور بعد میں کسی قشم کا پچچتا وااور تاسف اسے نہ ہو۔عورت کا حسن و جمال بمعنی نہیں ہے لیکن یہاں یہ بات ملحوظ رکھنے کی ہے کہ نکاح میں صرف حسن و جمال ہی پرنظر نہیں ہونی چاہے بلکہ اصل قابل لحاظ چیز عورت کی دین داری، شرافت اور اخلاق ہے۔

۵> وَ عَنُ خَنُسَاءَ بِنُتِ خِذَامٍ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِيَ ثَيَّبٌ فَكَرِهَتْ ذَلِكَ فَاتَتُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ عَلَيْهُ فَرَدً نِكَاحَهُ. (بخاري) ترجمه: حضرت خنساء بنت خذام ميان كرتى بي كدوه بوه تعين، ان كوالد في (ان كى اجازت کے بغیر ) ان کاکسی سے نکاح کر دیا اورانھیں بید نکاح پسند نہ تھا۔ وہ رسول اللہ ﷺ ک خدمت میں حاضر ہوئیں، آپ ﷺ نے ان کا نکاح جوان کے والدنے کردیا تھارد کردیا۔'' **تشریح:** نکاح سے پہلے عورت سے اجازت لینی *ضر*وری ہے۔جوعورت بیوہ اور بالغ ہواس کا نکاح اس وقت تک درست نہیں جب تک کہ وہ خودا پنی زبان سے اس کی اجازت نہ دے۔ ٢) وَ عَنُ أُسَامَةَ بُنِ زَيْلًا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَا : لاَ يَرِتُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلاَ الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت اسامه بن زید است وایت ب که رسول خدای نظ نے فرمایا: '' مسلمان کا فرکا وار ینہیں ہوتا اور نہ کا فرمسلمان کا وارث ہوتا ہے۔'' **تیشر یح**:اس بات پرسب کا انفاق ہے کہ کا فر مسلمان کا دار شنہیں ہوتا۔ اکثریت کے نز دیک مسلمان بھی اپنے کا فرمورث کا وارث نہیں ہوتا ،اس حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ **ایک حدیث میں ہے:**لاَ یَتَوَارَتْ اَهُلُ مِلَّتَیْنِ شَنَّی (ابوداؤد)'' وو**مختلف دین رکھنے** والول ميل وراثت نهيل بموتى - ` أيك دوسرى حديث ميل آيا ب : ألْوَلَدُ الزِّنَا لاَ يَرِثُ مِنُ أَبِيهِ وَلاَ يَرِثُهُ (ترندی)'' ولدالزنااینے باپ کا دار یہیں ہوگا اور نہ اس کا باپ اس کا دارث ہوگا۔'' تر مذى اورابن ماجدى ايك روايت مي ب : أَلْقَاتِلُ لاَ يَرِثُ (قاتل وارث نبي موتا) -ان روایات سے اس کاصرف ایک ضابطہ اور قانون ہی نہیں معلوم ہوتا کہ کون کون سے لوگ درا ثت سے محروم ہول گے بلکہ ان سے ایک بڑی حقیقت پر بھی روشن پڑتی ہے۔ درا ثت در حقیقت دارث اورمورِث کے درمیان گہر تے تعلق اور رشتہ کی علامت ہے۔ باہمی رشتہ وتعلق زندگی کی ان چیزوں میں سے ہے، جن کا احتر ام ہر حالت میں واجب ہے۔ کسی کو ناحق قتل کر کے آ دمی مقتول سے اپنی انتہائی بے تعلقی کا اظہار کرتا ہے۔ اس کے بعد بھی اس سے رشتہ جوڑ نا رشتہ کی الانت ہے۔ اس لیے رشتہ کی یا کیزگی اور اس کے غیرت مندانہ پہلو کا تقاضا ہے کہ قاتل مقتول کا وارث قرارنہ پائے۔مقتول کی عزت وغیرت کی حفاظت اس کے مرنے کے بعد بھی کی جائے۔

اَحِيُهِ حَتَّى يَنْكِحَ أَوُ يَتُوُكَ. ترجمه: حفزت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' کوئی شخص اپنے بھائی کے پیامِ نکاح پر اپنا پیا منددے، یہاں تک کہ وہ نکاح کرلے یا نکاح کا ارادہ ترک کردے۔' تشریح: کسی شخص کی مخطوبہ سے نکاح کا پیغام بھیجنا مروت اور شرافت اور اسلامی اخوت کے منافی ہے۔ اور اگر شادی کا معاملہ تقریباً طے ہو چکا ہو، اس صورت میں پیغامِ نکاح بھیجنا بالکل ہی نادرست ہوگا۔ (۸) وَعَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكِ اَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: لاَ تَبَاغَضُو اوَ لاَ تَحَاسَدُو اوَ لاَ

(٨) وَعَنْ أَنْسَ بَنِ مَالِكِ أَنْ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: لا تباغضوا ولا تحاسدوا ولا تَدَابَرُوا وَ كُونُوا عِبَادَ اللهِ إخوانًا وَّلاَ يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنُ يُّهُجَرَ أَخَاهُ فَوُقَ ثَلْتَ لِيَالِ.

ترجمه: حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ''باہم ایک دوسر ے سے بغض نہ رکھو، اور نہ حسد کرو، اور نہ پیٹھ دکھا وَ اور ہوجا وَ اللّٰہ کے بند بے بھائی بھائی ۔ کسی مسلم کے لیے بیجا نزئیس کہ دوما سے بھائی کو تین روز سے زیادہ چھوڑ دے ( اور اس سے تعلق نہ رکھے ) ۔' تشریح: پیٹھ نہ دکھا وَ یعنی ملا قات ترک نہ کر و۔ سماج میں آپس کے تعلقات کس درجہ پا کیزہ ہونے چاہئیں ۔ اس کا بخو بی اندازہ اس حدیث سے کیا جاسکتا ہے، آپس میں نہ حسد ہو، نہ نفض اور کینہ، بھی ایک دوسرے کے ہمدردا ور خیر خواہ ہوں ۔ کوئی کسی کو غیر تصور نہ کر اور اتر ان خاص ن خواستہ کسی سے تاجاقی ہوجائی تین دن سے زیادہ اس کی فی میں نہ میں نہ در اور اگر خدا نہ ہونے چاہئیں ۔ اس کا بخو بی اندازہ اس حدیث سے کیا جاسکتا ہے، آپس میں نہ حسد ہو، نہ نفض ہونے خاہ میں سے ناچاقی ہوجائی تو تین دن سے زیادہ اس آ گے نہ بڑ ھے دے، ایک روایت میں خواستہ کسی سے ناچاقی ہوجائی تو تین دن سے زیادہ اس آ گے نہ بڑ ھے دے، ایک روایت میں زیادہ چھوڑ دے اور ( ملاپ کر نے سے پہلے ) مرگیا تو وہ جہنم میں گیا۔ ' اسی طرح ایک روایت میں میں ہے: مَنُ هَ جَرَ اَحَاهُ سَنَةً فَهُو حَسَفَکِ دَمِهِ ( ابوداؤد)'' جو میں ایک کی کو کی کو کر ایک کو ایک سال

(٩) وَ عَنُ آبِى الدَّرُدَآءِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَنْ اللَّهِ أَخْبِرُ كُمُ بِالْفَضَلِ مِنُ دَرُجَةِ الصِّيَامِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّدَقَةِ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، قَالَ: اِصُلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ وَ فَسَادُ ذَاتِ الْبَيْنِ الْحَاقَةُ.

جب تک کہ بیدیقین نہ ہو کہ اس میں کوئی حرام شے شامل کردی گئی ہے۔ واضح رہے کہ سائل عدی بن حاتم تھے، جواسلام لانے سے پہلے نصر انی تھے۔

حفزت غضيف بن حارث في حضور تلك يعض معمولات ك بار ميس حفزت عائش مدريافت كيا تو معلوم ہوا كہ بھى آپ تلك من جنابت فوراً كرليا كرتے تصاور كبھى رات ك آخرى حص ميں عنسل فرماتے تص اسى طرح وتر تبھى رات ك اول حص ميں ادا فرمات تصاور كبھى رات ك آخر ميں ادا فرماتے تص اور اسى طرح تہجد كى نماز ميں تبھى بلند آواز سے قر أت فرماتے تصاور تبھى آہت قر ات فرماتے تص اور اسى طرح تہجد كى نماز ميں تبھى بلند آواز اللَّهُ أَخَبُرُ الْحَمُدُ لِلَهِ الَّذِي جَعَلَ فِي الْأَمْرِ سَعَةً (ابوداؤد، ابن ماجه) اللّذ اكبر احمد وشكر اللّذ ك لي م ، جس في دين امور ميں كشاد كى اور آسانى ركھى ہے ...

(۲) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهُ قَالَ: نادی فِینا رَسُولُ اللَّهِ عَلَیْ اَلَّهُ عَلَیْ اَلُولُ اللَّهِ عَلَیْ اَلَهُ عَلَیْ اَلَا حَوْدَ الْوَقْتِ اللَّهُ عَلَیْ اَنَ لَا یُصَلِی قُورَ اَحَدَ الطُّهُرَ اللَّهُ فَوَدَ الْوَقْتِ اللَّهُ عَلَیْ اَلَا حَوْدُ اَلْ فَی قُورَ عَلَیْ اَلَا حَدُولُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اَلَا حَدُولُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اَلَا حَدُولُ اللَّهُ عَلَیْ اَلَا حَدُولُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ الْلَهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَیْ الْحَایْ الَالَ اللَّهُ عَلَیْ الْلَیْ الْحُولَیْ

تشريح: كوئى ظہرى نمازنہ پڑھے جب تك بنى قريظہ ميں نہ پنچ جائے۔ايک روايت ميں ظہر كے بجائے عصر كاذ كرہے ممكن ہے جس وقت آپ نے اعلان فر مايا اس وقت بعض حضرات نماز ظہر ادا كرچكے ہوں۔انھيں حکم ہوا كہ وہ اب نماز عصر بنى قريظہ ميں پڑھيں اور جن لوگوں نے نماز ظہر ادانہيں كى تھى انھيں حکم ہوا كہ وہ ظہرى نماز بنى قريظہ ميں پڑھيں۔

بنی قریظہ یہودیوں کا ایک قبیلہ تھا۔ جنگ احزاب کے موقع پرعہد و پیان کے مطابق

اسے مسلمانوں کا ساتھ دینا چا ہیے تھالیکن وہ اپنے عہد و پیان سے پھر گیا اور اس نے مسلمانوں کی عورتوں اور بچوں کے لیے خطرہ پیدا کردیا۔ چناں چہ تین ہزار مسلمانوں میں سے ایک حصہ کو شہر کی حفاظت کے لیے مامور کرنا پڑا۔ جنگ احزاب کی مصیبت ٹلی تو نبی ﷺ نے بنی قریظہ کی سرکو بی ک مہم پر صحابہؓ کوروانہ فرمایا تھا۔

صحابہ ؓ کے ایک گروہ کو جب میڈوف ہوا کہ بنی قریظہ کے یہاں پہنچنے پر نماز کا دقت باقی نہ رہ کا تواس نے راستے ہی میں نماز پڑھ لی۔اس نے سمجھا کہ حضور ﷺ کے ارشاد کا منشاء یہ نہیں تھا کہ نماز قضا کی جائے بلکہ آپ ﷺ کا منشاء میدتھا کہ ہماری کوشش میہ ہو کہ ہم وہاں پہنچ کر نماز ادا کر سکیں لیکن جب ہم دقت پر وہاں پہنچنے سے قاصر رہے اور میداند بیشہ ہے کہ نماز قضا ہو جائے گ تو وہاں پہنچ سے پہلے ہی نماز پڑھ لینے میں کوئی مضا لقہ نہیں ہے۔

دوس کروہ کا فیصلہ بیتھا کہ ہم کونماز وہاں ہی اداکرنی چاہیے جہاں اسے اداکرنے کی آپ نے تاکید فرمائی ہے۔خواہ ہمیں نماز قضا ہی کیوں نہ پڑھنی پڑے۔ جب نبی ﷺ کوان کے اس اختلاف کی اطلاع ہوئی تو آپ ﷺ نے کسی کی گرفت نہیں فرمائی۔ادرکسی گروہ سے بیہ نہیں کہا کہتم نے ہماری نافر مانی کی ہے۔ دونوں گروہوں نے اپنی سمجھاوراجتہاد ۔ کے لحاظ سے حکم کا جومنشاء سمجھااس کی پیروی کی ۔اس لیے کسی ایک کوبھی نافر مانی کا مرتکب قرار نہیں دیا گیا۔اس سے پتہ چکتا ہے کہ دینی امور میں بہت توسع ہے۔ دین کا دامن ایسا تنگ نہیں ہے، جیسا کہ بعض شدت يبندلوك سجصته بين -اس شدت يسندي سے امت كوجونقصان پہنچا ہے اس كا انداز ہ كرنا بھی مشکل ہے۔اس شدت پسندی نے امت کی وحدت کو پارہ پارہ کردینے میں کوئی سرنہیں اٹھارکھی ہے۔ (٣) وَ عَنُ أَبِى ثَعُلَبَةَ الْخُشَنِى جُرُثُوُمِ بُنِ نَاشِرٌ عَنُ رَّسُوُلِ اللَّهِ مَّكْ قَالَ: إنَّ اللَّه تَعَالَى فَرَضَ ٱلْفَرَائِضَ فَلاَ تُضَيِّعُوُهَا وَ حَدَّ حُدُوُدًا فَلاَ تَعْتَدُوُهَا وَ حَرَّمَ أَشْيَاءً فَلاَ تَنْتَهِكُوُهَا وَ سَكَتَ عَنُ اَشْيَآءَ زَحْمَةً لَكُمْ غَيُرَ نِسْيَان فَلاَ تَبْحَثُوا عَنُهَا. (الدارطن) ترجمه: حضرت ابونغلبه انخشى جرثوم بن ناشر سے روايت م ب كدرسول خدا يا الله فرمايا: ' بے شک اللہ نے تم پر فرائض کولاز م فرمایا ہے پس ان کوضائع نہ کرنا۔اور اس نے حدود مقرر کی ہیں۔ پس ان سے تجاوز نہ کرنا۔اوراس نے بہت سی چیز وں کو حرام قرار دیا ہے تو تم ان کے قریب نہ جانا اور اس نے بہت سی چیز وں کے بارے میں بغیر کسی نسیان اور بھول کے سکوت فر مایا ہے۔ یتحصارے لیےاس کی رحمت ہے۔ پس تم ان کے بارے میں کرید میں نہ پڑنا۔''

تشريح: فرائض اور حدود متعین کردیے گئے ہیں۔ ای طرح جو چیزیں حرام ہیں، ان سے بھی آگاہ کر دیا گیا۔ فرائض کی طرف سے غافل نہ ہوں۔ حدود سے آگے بڑھنے کی کوشش نہ کریں۔ اور جو چیزیں حرام ہیں ان کے قریب بھی نہ پھٹکیں۔ اشیامیں اصل اباحت ہے اور اس کا دائرہ نہایت وسیع رکھا گیا ہے۔ بی خدا کی رحمت اور اس کی نوازش ہے۔ جن چیز وں کے بارے میں اللہ نے سکوت اختیار فرمایا ہے تو بیہ سکوت بھول کرنہیں بلکہ اپنے قصد اور اراد ے سے اختیار کیا ہے۔ کھود کریداور بے جا کاوش سے ان کو حرام تھر انے کی کوشش نہ کریں۔ رحمت کے دائر کے کو تنگ سے تنگ تر کرنے کی کوشش سر اسر رحمت کی ناقد رہی ہے۔

سے بارے یں وال میں بورا مری بال سے وال رکے کا دوم رو کا مرول کے تشریح: لیعنی ایک چیز مبارح تھی ۔ اپنی خوا ہش اور ضرورت کے لحاظ سے آ دمی اس سے استفادہ کرسکتا تھا۔ لیکن اس کے بارے میں سوال کرنے کے بعد شارع نے اس کے متعلق کوئی متعین فیصلہ کردیا۔ اس سے روک دیایا اس کے سلسلے میں پچھ پابندیاں عائد کردیں۔ اِس طرح اُس میں وہ کشادگی اور وسعت باقی نہ رہی جو پہلے پائی جاتی تھی۔ ایہ شخص جوسوال کرکے امت سے اس کی آسانیوں اور سہولتوں کو چھین لیتا ہے، امت کا محسن ہوسکتا بلکہ وہ مجرم ہے اور مجرم بھی کوئی معمولیٰ ہیں بلکہ اس کا جرم نہایت شدید قد تم کا ہے۔

اور جب سمحیں کسی بات کا عظم دول توجس قدرتم ہے ہو سکے اس پڑمل کرو۔'' تعتشر دیع: مطلب ہیہ ہے کہ کثر ت سوال اور بے جاتفتیش سے بچو۔ دین وشریعت کو کشادہ دامن رہنے دو۔ بنی اسرائیل کو گائے ذنح کرنے کا عظم ہوا تھا۔ پہلے تو انھوں نے اسے بنسی اور مذاق سمجھا۔ پھر سوال پر سوال کر کے کہ گائے کیسی ہو؟ اس کا رنگ کیسا ہو؟ اپنے لیے نگی پیدا کرتے چلے سمجھا۔ ورنہ دہ کوئی بھی گائے ذنح کر کے عظم خداوندی کی تعمیل کر سکتے تھے۔

تح چیلی قوموں کی ہلاکت کے وجوہ واسباب میں سے ایک اہم سبب یہ بھی رہا ہے کہ وہ کثر ت سوال سے پر ہیزنہیں کرتے تھے۔اپنی بدبختی سے دین کواپنے لیے خت اور مشکل بنا لیتے تھے۔ان کی شرارتوں کی وجہ سے سزا کے طور پر بھی ان کو تخت قشم کے احکام دیے جاتے ۔صبر وخل کے ساتھ احکام کی پابندی کے بجائے وہ اپنے اندیاء کی نافر مانی کے مرتکب ہوتے تھے۔اس کا انجام ہلاکت کے سوااور کیا ہو سکتا تھا۔

مسلم کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیے نے خطبہ میں فرمایا: یَآیُ مَهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ عَلَيْ کُمُ الْحَجَّ فَحَجُوْا '' ال وَلَو اِتَم پرج فَرض کردیا گیا ہے پس تم بح کرو''اس پرایک څخص نے سوال کردیا کہ کیا ہر سال ج کریں؟ آپ عاموش رہے یہاں تک کہ اس شخص نے تین باریہ سوال کیا۔ پھر آپ نے فرمایا: لَوُ قُلْتُ نَعَمُ لَوَ حَبَتُ وَ لَمَّا اسْتَطَعْتُم ثُمَّ ذَرُونِنَى مَا تَرَ حُتُکُمُ فَاتَوُا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُم وَ اِذَا نَهَيْنَکُم بِحَدُوَ قُلْتُ نَعَمُ لَوَ حَبَتُ وَ لَمَّا اسْتَطَعْتُم ثُمَّ ذَرُونِنَى مَا تَرَ حُتُکُمُ فَاتُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُم وَ اِذَا نَهَيْنَکُم مِحْدَة مَوالِهِ مَوَ الْحَدَة وَ لَمَّا اسْتَطَعْتُم ثُمَّ ذَرُونِ مَا تَرَ حُتُکُمُ فَاتُوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ وَ اِذَا نَهَيْنَکُم مِحْدُو مَعَانَ وَ لَمَا اسْتَطَعْتُم ثُمَّ دَمَى بِحَد فَرضَ ہوجا تادرتم اس کی استطاعت نہیں رکھتے تھے۔ پھر آپ نے فرمایا: تم مجھے چھوڑ دو جب تک درض ہوجا تادرتم اس کی استطاعت نہیں رکھتے تھے۔ پھر آپ نے فرمایا: تم محصے چھوڑ دو جب تک درض ہوجا تادرتم اس کی استطاعت نہیں رکھتے تھے۔ پھر آپ نے فرمایا: تم مجھے چھوڑ دو جب تک میں کہ کرواد دورت ، اس لیے کہ جولوگ تم سے پہلے تھے کثر سوال اور این تما اللہ اللہ علی کہ ہولوگ تم ہے پہلے تھے کثر سوبا تادرتم اور اور این ای میں کہ کرواد دی ، ہیں کوئی تکی اور حرین نہیں رکھتے تھے۔ پھر آپ نے فرمایا: تم مجھے چھوڑ دو جب تک مثلا ال کرم کرواد دوں ، اس لیے کہ جولوگ تم سے پہلے تھے کثر سوال اور اپنا ان می استطاعت تم مثلا اگر تم کھڑ ہوا کہ دوں ، اس لیے کہ جولوگ تم سے پہلے تھے کثر سوال اور اپنا ای ای اور ای جا اس ارشاد مثلا اگر تم کھڑ ہوا کہ دوں ، اس لیے کہ جولوگ تم ہے دوسر استطاعت احکام دوں تو حسب استطاعت تم مثلا اگر تم کھڑ ہو ہوگر نماز ادا خان کی کہ کہ کو تھ تو بیٹ کر دوں تو تم اسے چھوڑ دو۔ ' آپ کی تھی طاقت نہیں رکھت تو ایٹ ہے ہی لیٹے ہی لیے نماز پڑھو گر نماز ادا خان دور کر ہا ہو ہوں کی تھی ہو ہوں آپ کے مولی ہو تھی تا کہ اس کی تکا ہ نہ میں کھی تھے ہو کہ نہ کہ دولو گر تم کو تھی ہو دو ہر سے استو مور کی تھی ہو ہو کہ تھا ہے کہ ہو تھا ہو ہو تر کر تو تھی ہو ہو ہو ہو ہو تو تو ہو ہو ہو تو ہو ہو ہو تھا ہے ہی ہو ہو تو ہو ہو ہو ہو گر نماز ادا خرور کر ہ ہو تو ہ ہو تو ہو ہ

شریعت میں توسع پر ہواور وہ لوگوں کے لیے سہولت اور آ سانی پیدا کردے۔رہی پختی اور شدت پہندی تواس میں بہت سے با کمال نگلیں گے۔

فتنهوفساد يبداكرنا

(1) عَنُ عَرُفَجَةٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ يَقُوُلُ: سَيَكُوُنُ فِى أُمَّتِى هَنَاتٌ وَ هَنَاتٌ وَهَمْ جَمِيعٌ

ترجمہ: حضرت عرفجہؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ '' میری امت میں شروفساد ہر پا ہوگا، شروفساد ہر پا ہوگا، شر وفساد ہر پا ہوگا۔ پھر جوؓ محض مسلمانوں کے معاملے میں تفرقہ پیدا کرنا چاہے جب کہ ان میں اتحاد وا تفاق ہوتوا یے شخص کوتلوارے مارو، خواہ دہ کوئی بھی ہو۔'

تشریح: اس سے معلوم ہوا کہ امت مسلمہ کے اندر تفرقہ پیدا کرنا اور اسے بڑھا وادینا سکین جرم ہے۔ اس جرم کی سکینی اس وقت اور بڑھ جاتی ہے جب کہ امت کے اندر اتفاق واتحاد کی فضا پائی جاتی ہو۔ امت کے اتحاد کو پارہ پارہ کرنے والا سز ائے موت کا مستحق ہوتا ہے۔ حکومتِ اسلامی کسی ایسے مجرم کو ہر گز برداشت نہیں کر کمتی خواہ بظاہر وہ بلند مرتبہ کا شخص ہی کیوں نہ ہو۔

جدائی نہیں کرادی۔ شیطان اس کواپنے سے قریب کر لیتا ہے اور کہتا ہے کہ ہاں، تونے بڑا کا م کیا (تو مجھ محبوب ہے)۔'' تشریح: شوہر اور بیوی کے درمیان جدائی ڈالنا شیطان کی نگاہ میں بہت بڑا کارنامہ ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ سی مشخکم معاشرہ کی اصل بنیا دخاندان کا استحکام ہے۔معاشرہ خاندانوں کے ہی ذریعے سے وجود میں آتا ہے۔معاشرہ کی اصل بنیادیعنی خاندان میں اگر ٹوٹ پھوٹ ہوتی ہے تو یہ شیطان کے لیے سب سے بڑھ کر مسرت کی چیز ہوگ۔ وہ نہیں جا ہتا کہ انسانی یا اسلامی معاشرہ یشحکم اور پائدار بنیا دوں پر قائم ہواور اس کے اندرعدل وانصاف، سوز ومحبت، دردمندی اورغم گساری کی فضایائی جائے۔ ٣٧ وَ عَنُ اَبِى بَكُرَةٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ رَضُّ يَقُولُ: إِذَا تَوَجَّهَ الْمُسْلِمَان بِسَيُفِهِمَا فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُوُلُ فِي النَّارِ. قَالَ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ هِذَا الْقَاتِلُ فَمَا بَال الْمَقْتُولِ؟ قَالَ: إِنَّهُ اَرَادَ قَتَلَ صَاحِبِهِ. (ابوداؤد) ترجمہ: حضرت ابوبکرہؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو پیفر ماتے ہوئے سنا کہ '' جب دومسلمان اپنی تلواری لے کر ایک دوسرے کو مارنے کے لیے اٹھیں تو قاتل اور مقتول دونوں ہی دوزخ میں جائیں گے۔''ایک شخص نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، قاتل تو (جہنم میں ) جائے گا،مگر آخرمقتول کیوں جائے گا؟ آ پؓ نے فرمایا:'' اس کا ارادہ بھی تو اپنے ساتھی کوقتل کرنے کا تھا ( گرچہ دہ اس میں کا میاب نہیں ہوا )۔'' تشریح: یعنی اس نے ایک مسلمان کے آل کے اقدام سے خودکور دکانہیں، بیا لگ بات ہے کہ وہ خود مارا گیا۔اس لیے جہنم کامستحق وہ بھی ہے۔ تاديب طُوُلِكَ وَ لاَ تَرُفَعُ عَنُهُمُ عَصَاكَ اَدْبًا وَ اَخِفُهُمُ في اللَّهِ. (طبرانی) ترجمہ: حضرت معاذبن جبل ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اپنی حیثیت اور استطاعت کے مطابق اپنے گھر والوں برخرچ کرنا۔اور تادیب کی چھڑی ان سے نہ ہٹا نااوراللہ

کے معاملے میں اُٹھیں خائف رکھنا۔''

تشریح: نبی ﷺ اہل وعیال کے سلسلے میں جوتا کید فرمارہے ہیں دین میں اسے بنیادی اہمیت حاصل ہے۔ آپٌفرمارہے ہیں کہ ان کے کھلانے پلانے میں بخل سے کام نہ لینا۔ اپنی حیثیت کے لحاظ سے انھیں کھلا وَپلا وَاوران کی ضرورتیں پوری کرو۔ان کی تعلیم اور علاج وغیرہ میں خرچ کرنے سے گریز نہیں کرنا چاہیے۔

پھران کی تربیت لازم ہے۔ اس کی طرف ہے بھی غافل نہ ہونا۔ اس سلسلے میں پھڑتی سے کام لینا پڑے تو شخق سے کام لے سکتے ہیں۔ اخیس اپنی طرف سے ایسانڈ راور بے خوف نہ بنا دینا کہ اخیس تمھاری پروانہ ہواور وہ من مانی کرنے لگ جائیں یعلیم وتربیت میں نرمی کے ساتھ شخق کی بھی ضرورت پیش آتی ہے۔ البتہ اس بات کا خیال رہے کہ ضربِ شدید نہ ہواور نہ ان کے منہ پر مارنا۔ ایسا کرنا کہ وہ اللہ سے ڈرتے رہیں اور اس کے حقوق کو وہ پہچا نیں۔ ان کی زندگی تقویٰ کی ہو۔ کہی حدیث کا بیا ایک حصہ ہے جو یہاں نقل کیا گیا ہے۔

ترجمہ: حضرت عمرو بن شعیب اپنے والداوروہ ان کے دادات روایت کرتے ہیں کہ رسولِ خداً نے فر مایا: '' اپنی اولا دکو جب وہ سات برس کے ہوجا ئیں نماز پڑھنے کا حکم دو۔اور جب وہ دس برس کے ہوجا ئیں تواضی نماز کے لیے مارواور بستر وں پر اُنھیں الگ الگ سلاؤ۔'' تشریح: بچا اگر دس برس کے ہو گئے پھر بھی نماز نہیں پڑھتے تو ذرائختی سے کا م لوتا کہ وہ نماز کے پابند ہو کیس دس برس کی عمر میں بچوں میں جنسی حس بیدار ہونے لگتی ہے۔اس لیے احتیاط کا نقاضا یہی ہے کہ وہ الگ الگ بستر پر سوکیں ۔

تعليم وتربيت

(1) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ: عَلِّمُوا وَ يَسِّرُوُا وَلاَ تُعَسِّرُوُا وَ إِذَا غَضِبَ آحَدُكُمُ فَلْيَسُكُتُ وَ إِذَا غَضِبَ آحَدُكُمُ فَلُيَسُكُتُ وَ إِذَا غَضِبَ آحَدُكُمُ فَلُيسُكُتُ اللّهُ إِذَا غَضِ اللّهُ عَلَيْ إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِذَا إِذَا غَضِبَ أَحَدُ إِذَا غَضِ بَ عَدُكُمُ فَلُيَسُكُتُ وَ إِذَا غَضِبَ آحَدُكُمُ فَلُيَسُكُتُ وَ إِذَا غَضِبَ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَ إِنَا إِنَّا إِنَا إِن إِنَا إِنَ إِنَا إِنا إِنَا أَنَا إِنَا أَنَا أَحَانَ إِنَا إِنا إِنا إِنَا إَنَا إَنَا إِنَا إِنَا إِنَا ترجمه: حضرت ابن عباس ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا:'' (لوگوں کو) تعلیم دوا در آسانی پیدا کر واور جب تم میں سے کسی کو خصہ آ جائے تو چا ہے کہ دہ خاموشی اختیار کرلے۔ جب تم میں سے کسی کو خصہ آ جائے تو چا ہے کہ وہ خاموشی اختیار کرلے، جب تم میں سے کسی کو خصہ آ جائے تو چا ہے کہ دہ خاموشی اختیار کرلے۔' کو دین سکھا ؤ۔ دین کی تعلیم و ترویح میں خفلت سے کام لیناظلم ہے۔ لوگوں کو دین کی تعلیمات

ے باخبر کرناتھا را فرض ہے۔ اس سلسلے میں بیہ بات ہمیشہ پیشِ نظرر ہے کہ شہمیں آ سانی فراہم کرنی ہے۔ کسی معاملے میں دشواری اور تنگی پیدا کرنا خود دین کے اپنے مزاج کے خلاف ہے۔ بعض لوگ تختی اور شدت پہندی کو ہی دین شبھتے ہیں، سی صحیح نہیں ہے۔ اسلام تو آیا ہی اس لیے ہے کہ بے جانختیوں اور ہند شوں سے لوگوں کو نجات دلائے اور راہِ اعتدال کی طرف ان کی رہنمائی کرے۔

غصد آجائے تو بتایا جار ہا ہے کہ اس کا بیا یک علاج ہے کہ عصد آنے پر آ دمی خاموش ہوجائے ۔ بیر بات آپ نے تین بار فر مائی ۔ اس سے اس کی قدر و قیمت اور ضرورت کا انداز ہ کیا جاسکتا ہے۔ عصد آنے پر خاموش ہوجائے تا کہ بات کو آگے بڑھنے کا موقع نہ ملے اور کوئی خرابی رونما نہ ہو۔ ایک روایت میں ہے کہ عصد آئے تو آ دمی وضو کرلے۔ عصد کوفر و کرنے کی بیچھی ایک کارگر اور عمدہ تد ہیر ہے۔ وضو سے عصد کی حدت اور تیز کی دور ہوجائے گی اور اس طرح عصد کی جو آگ بھڑک اٹھی تھی وہ ٹھنڈی پڑ جائے گی۔

## برائی کومٹانا

(1) عَنُ أَبِى سَعِيدِ الْحُدُرِيِّ عَنُ رَّسُولِ اللَّهِ عَلَيْ لَلَّهُ قَالَ: مَنُ رَاحً مِنْكُمُ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِلَسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِلَسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ مُنْكَرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِلَسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَبِقَلْبِهِ وَ ذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيْمَانِ.

حاصل نہ ہوتو پھراپنی زبان کے ذریعے سے بدلنے کی کوشش کرے اور اگرا۔ اس کی بھی قدرت نہ ہوتو پھر دل سے ہی (اسے براجانے اور اس کے مٹ جانے کی تمنا کرے) اور بی سب سے کمز ور ایمان کی بات ہے۔' **تمشریح:** یعنی تمحاری کوشش بیہ ہو کہ سمان میں کوئی برائی پنینے نہ پائے۔ جب بھی معاشرہ میں کوئی برائی یا خلاف شرع کوئی چیز دکھائی دے۔ اسے فور اُاپنی قوت سے مٹادیں تا کہ وہ برائی اپنی جگہ باقی نہ رہے، کیکن اگر اس کی طاقت نہ ہوتو اس کے خلاف آ واز بلند کریں۔ لوگوں کو اس کی طرف تو جہ دلائیں کہ وہ اس برائی کو ہرگز گوارا نہ کریں۔ اور اگر اس کی بھی کسی خص میں ہمت اور جرائے نہیں ہے تو کم از کم وہ اپنے دل میں ہی اس برائی سے کڑھن محسوس کرے۔ اور اس عز م تا کہ دب بھی اسے طاقت حاصل ہوگی وہ برائی کے خلاف آ واز بلند کرے گا اور اگر اس کو تا ہو کر مٹاد سے کی طاقت حاصل ہوئی تو اسے نوں میں ہی اس برائی سے کڑھن محسوس کرے۔ اور اس عز م مٹاد سے کی طاقت حاصل ہوئی تو اسے نیست و نابود کر کر ہے گا۔ بیان کا آخری درجہ ہے۔ مٹاد دین کی طاقت حاصل ہوئی تو اسے نیست و نابود کر کے رہے گا۔ بیان کا آخری درجہ ہے۔ مٹاد دین کی طرف تو جہ ہوں ایں ای کر تی ہوں ہوں ہوگی ہو ہوں کر ہے۔ اور اس عز م ہو ہوں ایس کہ دوہ اس برائی کو ہو ہیں ہی اس برائی سے کڑھن محسوس کرے۔ اور اس عز م ہو ہوں ہوں کہ دور ہو ہوں تو در ایک کی خلاف آ واز بلند کرے گا ور اگر اس کی تھی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہو مٹاد سے کی طاقت حاصل ہوئی تو اسے نیں بھی برائی سے کوئی اذیت محسوس نہیں کرتا تو پھر اسے اب اگر کوئی شخص ایسا ہے کہ دوہ اپنے دل میں بھی برائی سے کوئی اذیت کو سے ای کا آخری درجہ ہے۔

سفارش

(1) عَنُ أَبِى مُوسَى عَنِ النَّبِيَ عَلَيْكُ أَنَّهُ كَانَ إِذَا أَتَاهُ السَّائِلُ أَوُ صَاحِبُ الْحَاجَةِ قَالَ: اِشْفَعُوا فَلْتُؤُجَرُوا، وَ يَقْضِى اللَّهُ عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ مَا شَآءَ. (جارى،ملم)

ترجمه: حضرت ابومون نني بي ي المسلم بتاتي بي كه جب آب بي كونى ساكل يا حاجت مند آتا تو آب فرمات كه اس ك ليسفارش كرو، اس پر معين اجر مل كا-اور الله اي رسول كى زبان سے جو چاہتا ہے فيصله صا در فرما تا ہے۔ تشريح: مطلب بي ہے كه ضرورت مندكى مدد كرواور دوسروں كو بھى اس بات پر أبھارو كه ده حاجت مندكى حاجت روائى كريں - بيكام اجرو ثواب كا ہے - پھر آپ بي ديت جو كچھ دين كا فيصله فرمات -

اللَّهِ إِنِّى أَبُدِعَ بِى فَاحْمِلْنِى، قَالَ: لاَ اَجِدُ مَا اَحْمِلُكَ عَلَيْهِ وَلَكِنُ إِنَّتَ فُلَاناً فَلَعَلَّهُ اَنُ يَتَحْمِلَكَ فَاتَاهُ فَحَمَلَهُ فَاَتَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْتِ فَاحُبَرَهُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ: مَنُ دَلَّ عَلَى حَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ اَجُرِ فَاعِلِهِ. (ابوداود) ترجمه: حفزت ابومسعودٌ تروايت ہے کہ ایک څخص بی تی کے پاس آیا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ، میرے پاس سواری نہیں ہے، مجھ سواری دے دیجے۔ آپ تی نے فرمایا: ' میرے پاس تو سواری نہیں ہے، کی ن مال څخص کے پاس چلے جاوَرشا یدوہ تہیں سواری دے دے۔ وہ اس کے پاس چلا گیا۔ اس نے اے سواری دے دی۔ پھر دہ رسول اللہ تا کہ کی خدمت میں آیا اور آپ تی کواس کی اطلاع دی۔ آپ تی نے ارشاد فرمایا: ' جو محض کی تی کہ کی میں اور دے دے۔' کر نے تو ای اللہ یہ بی جا گیا۔ اس نے اس سواری دے دی۔ پھر دہ رسول اللہ تا پہ کی خدمت میں آیا اور آپ تی کواس کی اطلاع دی۔ آپ تی نے ارشاد فرمایا: ' جو خص کی نیک بات کی رہنمائی کر نے والے ای ای اطلاع دی۔ آپ تی نے ارشاد فرایا: ' جو خص کی نیک بات کی رہنمائی کا حاجت روائی کرتا ہے۔ بلکہ اس جس پھر پورا جر دو تو ایک جو میں ماری کی کام اور ان کی حاجہ ہے۔ کی کوان کی اطلاع دی۔ آپ کے میں از اور این کہ ہوتا، جو دور مرول کی کام آتا ہے اور ان کی حاجہ میں میں کہ کہ میں اور ان کی میں میں میں میں میں بوتا، جو دور مرول کی مالہ کی اور ان

قرض

(1) عَنُ أَبِى قَتَادَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ سَرَّهُ أَنُ يُّنَجِيَهُ اللَّهُ مِنُ حُرَبِ يَوُم الْقِيمَةِ فَلْيُنَفِّسُ عَنُ مُعُسِرٍ أَوُ يَضَعُ عَنُهُ. ترجمه: حضرت ابوقادة سروايت ب كرسول الله يتنتق فرمايا: '' جش شخص كويد بات پسلا ہوكہ اللہ اسے قيامت كردزكى تختيوں سے بچائے تو اُسے چاہيے كہ وہ (اپنا قرض وصول كرنے ميں) تنك دست كوم لمت دے يا پنا قرض معاف كرد ہے ''

**تشریح:**اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ضرورت پڑنے پرآ دمی ایک دوسرے سے قرض لے سکتا ہے۔لیکن اسے قرض ادا کرنے کی فکر رہنی چا ہے۔ جتنی جلد ممکن ہو قرض دینے والے شخص کا قرض لوٹا دے۔ دوسری طرف قرض دینے والے شخص کو بھی قرض کی وصولی میں نرمی سے کام لینا چاہیے۔ جہاں تک ممکن ہو تنگ دست قرض دار کو مہلت دے تا کہ وہ آسانی سے قرض ادا کر سکے۔ اور اگر وہ تنگ دست و پر نیثان حال قرض دار کا پورا قرض یا اس کا پچھ حصہ معاف کرد نے توبیا ورزیادہ بہتر ہے۔ اس طرح وہ زیادہ سے زیادہ خوش نو دی رب کامستحق ہوجائے گا۔ خدا قیامت کی مشکلات میں اس کے لیے آسانیاں پیدا کرے گا۔اور اس روز کی تختیوں سے اُسے نجات دے گا۔

## وعره

(المحدقة حَيْنٌ عَلِنٌ وَ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ مُسَعُودٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَنٌ أَلْعِدَةُ دَيُنٌ. (الطبرانى فى الاوسط) ترجمه: حضرت على اور حضرت عبدالله بن مسعودٌ سے روايت ہے کہ رسولِ خدا يت نے ارشاد فرمايا: ' وعده بھی ايک قرض ہے ( جے ادا ہونا چا ہے )۔' تشريح: يعنى جس طرح قرض كا اداكر نا ضرورى ہوتا ہے تھيك اسى طرح كسى شخص سے جو وعده

کرواسے بھی پورا کرو۔ وعدہ خلافی اسی طرح کی بددیانتی ہے، جس طرح کی بددیانتی اسے سمجھا جاتا ہے کہ کوئی قرض تولیکین قرض لے کراسے ادا کرنے کی اسے کوئی فکر نہ ہو۔ **خبرِ واحد** 

 (1) عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكٍ قَالَ: كُنْتُ أَسْقِى أَبَا طَلُحَةَ الْأَنْصَارِي وَ أَبَا عُبَيْدَةَ بُنَ الْجَرَّاحَ وَ أَبَىَّ بِنُ كَعُبٍ شَرَابًا مِنُ فَضِيحٍ وَّ هُوَ تَمَرٌ فَجَاءَهُمُ الْتٍ فَقَالَ: إِنَّ الْحَمُرَ قَدُ حُرِّمَتُ. قَالَ أَبُوُ طَلُحَةَ: يَا أَنَسُ قُمُ إِلَى هَذِهِ الْجِرَارِ فَاكُسِرُهَا. قَالَ أَنَسٌ: فَقُمْتُ إِلَى مِهْرَاسٍ لَنَا فَضَرَبُتُهَا بِأَسْفَلِهِ حَتَّى إِنُكَسَرَتْ.

ترجمہ: حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ میں ابوطلحہ انصارگؓ، ابوعبیدہ بن جراحؓ اورابی بن کعبؓ کوضیح یعنی تھجور کی شراب پلا رہاتھا کہ ان کے پاس ایک آن والا آیا اوراس نے کہا کہ 'شراب حرام کردی گئی۔' ابوطلحہؓ نے کہا کہ اے انسؓ اٹھ کران (شراب کے ) مٹلوں کے پاس جا واوران کوتو ڑ دو۔ حضرت انسؓ کہتے ہیں کہ میں کھڑ اہوا، ایک مہراس جو ہمارے پاس تھا اسے میں نے ان مٹلوں پر مارا یہاں تک کہ وہ ٹوٹ گئے۔ تشریح: اس روایت سے بخو بی اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سے درجہ کا ایمان رکھتے تھے۔

اجتاعي مصالح

قوم کے جذبات کالحاظ (۱> عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتَ: قَالَ لِیُ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهِ عَلَیْهُ: لَوُلاَ حَدَاثَةُ عَهُدِ قَوُمِکِ بِالْكُفُرِ لَنَقَضُتُ الْبَيْتَ وَلَجَعَلْتُهَا عَلَی اَسَاسِ اِبُرَاهِیُمَ فَإِنَّ قُرَيْسًا حِیْنَ بَنَتِ الْبَيْتَ اِسْتَقْصَرَتْ. ترجعه: حضرت عائشة بیان کرتی بی که محصرت رسول الله الله تا نه فرمایا: ''تم ماری قوم کا زمانه کفرابھی جلد ہی نہ گزرا ہوتا تو میں کع بکوتو ڈکر اساس ابرا یہ می پراس کی تعمیر کرا دیتا۔ اس لیے کر قریش نے کع بھی (نٹی تخیر) کے دفت اسے چھوٹا کردیا۔'

تشریح: حضرت عائشة نے حضور ﷺ سے کعبہ کو حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بنیاد پر تعمیر کرانے کی بات کہی تھی، اس لیے جواب میں آپؓ نے فرمایا کہ میں ایسا کرتا لیکن چوں کہ تھا ری قوم یعنی قریش کی جاہلیت کا زمانہ گز رے ابھی زیادہ دن نہیں ہوئے ہیں۔کعبہ کی کسی دیوارکومنہ دم کرناان پر بے حد شاق گز رے گا۔ اس لیے ہم اسے اس کی موجودہ حالت پر رہنے دیتے ہیں۔

حضرت عبد الله بن عمر ؓ کا بیان ہے کہ رسولِ خداﷺ ان دورُ کنوں کا استلام نہیں کرتے شیح، جو ابرا میمی بنیاد پر نہیں شرح یعنی آپﷺ رکنِ شامی اور رُکنِ عراقی کا استلام نہیں فرماتے شرح کعبہ کے چار گوشے ہیں۔ ہر گوشہ کو رکن کہتے ہیں۔ ایک رکن حجر اسود کا ہے۔ اس کے بالمقابل مغربی جانب کا گوشہ رکنِ یمانی کہلاتا ہے۔رکنِ یمانی کو دونوں ہاتھوں یا صرف دائیں ہاتھ سے چھونا سنت ہے۔ حجر اسود کا استلام یعنی بوسہ دینا یا ہاتھ لگا نا پہلی مرتبہ اور آ تھویں مرتبہ

سنتِ موکدہ ہے۔ باقی دورُکن (رکنِ شامی اور رکنِ عراقی) کا استلام نہیں کیا جاتا۔ ان کا استلام کریں تو یورے کعبہ کا طواف نہ ہوگا۔ ارض کعبہ کا کچھ حصہ طواف سے رہ جائے گا۔ اسی لیے طواف خطیم کےاندر سے نہیں باہر سے کیا جاتا ہے۔خطیم حقیقت میں کعبہ ہی کا حصہ ہے۔ حضرت عا ئشَّدٌ کی حدیث میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیاد پر کعبہ کی تقمیر نو نہ کرانے کی صلحت آپؓ نے بیہ بیان فرمائی کہ بیقریش پرنہایت گراں گزرےگا۔اس لیے کہ ابھی جلد ہی یی قوم ایمان لائی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ کوئی اہم اقد ام کرنے سے پہلے حتی الا مکان مسلحتوں اور خاص طور سے اجتماعی مصالح کالحاظ رکھنا ضروری ہے، جس کام میں فتنہ کا اندیشہ ہواور وہ کام فرض نہ ہوتوا۔۔ ترک کرنے میں کوئی قباحت نہیں ہے بلکہ حکمت ومصلحت اسی میں ہے کہا۔ ترک کردیاجائے۔ احتياط اَغُلِقُوا الْبَابَ وَ اَطْفِؤُا السِّرَاجَ. (مسلم) ترجمه: حضرت جابر سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فر مایا: '' برتن کوڈ ھانک دیاکرو مشکیزہ کوڈاٹ لگادو، دواز بےکو( رات میں ) بند کردیا کر داور چراغ کو( سوتے وقت ) بجھادیا کرو۔'' تشريح بيعنى احتياط كاجو تقاضا ہوتا ہے اس كى طرف سے ہر گز غافل نہيں رہنا جا ہے۔ اگر برتن کوکھلا ہوابغیر ڈھانکے یوں ہی رہنے دیایامشکیز ہ کا منہ ڈاٹ لگا کر بندنہیں کیا تو بہت ممکن ہے کہ برتن یا پانی میں کیڑا مکوڑ اداخل ہوجائے۔ درواز ے کوکھلا رکھنے میں اندیشہ ہے کہ کوئی اجنبی یا کتا وغيرہ کوئی جانور گھر میں داخل ہوجائے اور نقصان پہنچائے۔ چراغ کوجاتا ہوا چھوڑ کر سوگئے یا آگ کا بجھایایا سے را کھ میں اچھی طر<sup>ح</sup> دبایانہیں تو اس سے گھر میں آگ لگ سکتی ہے۔ اسی طرح معاملات میں بھی حسنِ تدبیر سے کام لینا ضروری ہے۔ چناں چہ عدیث میں

اى طرع معاملات يى بى سن ىد بېر سكام ليما طرورى ہے۔ چناں چەحدىث يى آتا ہے كەتين قتم كة دى ايسے بيں جوخدا سے فرياد كرتے ہيں مگران كى فرياد سى نہيں جاتى ان ميں سے تيسراات شخص كو بتايا گيا ہے جو كى كوا پنامال قرض د ليكن اس پر گواہ نہ بنائے۔ (7) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: نَهْى دَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ أَنُ يَّنَامَ الرَّ جُلُ عَلَى سَطُح لَيُسَ بِمَحْجُوُرٍ . ترجمہ: حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس جھت پر سونے سے منع فر مایا جس پر آڑکی دیوارنہ ہو۔ تشریح: حجبت پر دیوارنہ ہونے کی وجہ سے غفلت کی حالت میں آ دمی حجبت سے نیچ گر کر ہلاک ہوسکتا ہے۔ اس لیے ایسی حجبت پر سونا جو دیوار سے تھیری نہ گئی ہو تخت نا دانی کی بات ہے۔

ابوداؤدكى ايك روايت مي ب كدرسول اللد تلكة ف فرمايا: مَنْ بَاتَ عَلَىٰ ظَهُرِ بَيْتٍ لَّيْسَ عَلَيْهِ حِجَارٌ فَقَدُ بُرِئَتُ مِنْهُ الذِّمَّةُ '' جو تحص الي حجت پرسوئ جس كوكونى روك نه بوتواس ب ذمه الحركيا-'لين اب اگروه گركر بلاك بوتا ب قركسى دوسر پراس كى ذم دارى نهيں، وه اپنى بلاكت كاخود ف دار ب -

- تجربات کی اہمیت
- (1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيَّ عَلَيْكُ قَالَ: لاَ يُلُدَعُ الْمُؤْمِنُ مِنُ جُحْرٍ وَاحِدٍ
   مَرَّتَيُنِ.

ترجمه: حضرت ابو جریرة مے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا: '' مومن ایک سوراخ سے دوبار نبیس ڈساجا تا۔''

**تشریح:** یعنی مو<sup>م</sup>ن کے لیے ہوشیاری لازم ہے۔ کبھی وہ کسی سے دھوکا کھا بھی جائے تو دوبارہ اسے اس کے فریب میں نہیں آنا چاہیے۔ کسی چیز کا تجربہ ہونے کے بعد بھی اس سے فائدہ نہ اٹھائے بیہ مومن کا کا منہیں۔

(٢) وَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَنْتَظَيَّهُ: طَعَامُ الْإِثْنَيْنِ كَافِى الشَّلاَ ثَةَ وَ طَعَامُ الشَّلاَ ثَةِ كَافِى الْارُبَعَةِ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرة ہےروایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' دوآ دمیوں کا کھانا تین کے لیے اور تین آ دمیوں کا کھانا چارآ دمیوں کے لیے کافی ہوجا تا ہے۔'

تشریح: مطلب میہ ہے کہ اگر آ دمی میں محبت اور ہم دردی کا جذبہ پایا جاتا ہے تو دو آ دمیوں کے کھانے سے تین آ دمیوں کا کا م چل سکتا ہے اور اگر کھانا تین آ دمیوں کا ہے تو جار آ دمی اس سے اپنی بھوک مٹاسکتے ہیں کہ سی کو میڈسوس نہ ہوگا کہ اس کا پیٹے نہیں بھرا، بلکہ شاید اس صورت میں ہر

ایک کو پچھزیادہ ہی آ سودگی کااحساس ہوگا۔ نیکی اورایثار میں اللہ نے عجیب تا ثیررکھی ہے۔ <٣> وَ عَن الْحُدُرِكَّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ الْسِلَى لاَ حَلِيْمَ إِلَّا ذُو عَثَرَةٍ وَ لاَ حَكِيْمَ إِلَّا ذُو تَجُرَبَةٍ. (5:7) ترجمه: حضرت خدری سے روایت ہے کہ رسول خداﷺ نے ارشاد فرمایا: '' لغزش کھانے والا ہی برد باراور تجربہر کھنے والا ہی حکیم ودانا ہوتا ہے'' **تشریح:** ٹھوکر کھانے اور خلطی کرنے کے بعد ہی آ دمی کو صحیح سمجھ آتی ہے۔ پھر اس میں حکم اور بردباری کی صفت پیدا ہوجاتی ہے۔کسی سے کوئی لغزش ہوجائے تو وہ طوفان نہیں اٹھائے گاختی الا مکان اس کی طرف سے عفوا ور درگز رکا مظاہرہ ہوگا۔ اسی طرح تجربات کے بعد بی آ دمی کودا نائی اور بصیرت حاصل ہوتی ہے فکر اور اپنے تصورات ونظریات کو جب تک عملی طور پر برت نہ لیا جائے ان کی قدرو قیمت کاضچح انداز ہٰہیں ہویاً تا۔اور نہ حقیقی بصیرت آ دمی کے اندر پیدا ہوتی ہے۔ ٢ وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَامَ أَهُلُ الْيَمَن هُمُ أَرَقُ أَفْئِدَةً ٱلْإِيْمَانُ يَمَان وَالْفِقُهُ يَمَان وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابو مريرة ب روايت ب كدرسول خداي فرمايا: " يمن ك لوك آئ ہیں۔وہ نہایت نرم دل ہیں۔ایمان یمن کا ہےاور فقہ بھی یمن کی ہےاور حکمت بھی یمن کی ہے۔'' تشریح:اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ایمان ، فقد اور حکمت ، ان نتیوں چیز وں کو دین میں بڑی فضیلت حاصل ہے۔اور یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ چیزیں ان کوملا کرتی ہیں جو قسادت قلبی اور سخت دلی کے مرض میں مبتلانہیں ہوتے۔ یمن والوں کی آپ ﷺ نے تحسین فرمائی کہان میں نرم دلی پائی جاتی ہے،ان کا ایمان بھی معیاری ہےاوران کی فقہاور حکمت لائق تحسین ہے۔ یہاں فقہ سے مراد دین کی شمجھ بوجھ ہے۔حکمت سے مرادحق کی وہ وجدانی معرفت ہے، جس سے آ دمی کے اندرالیں بصیرت پیدا ہوجاتی ہے کہ وہ دین کے اسرار درموز سے آ شنا ہو

جاتا ہے۔ پھروہ پیت اور سطح قتم کے خیالات اور نفسانی خواہشات سے بلند ہوجاتا ہے۔ اسے پاکیزہ زندگی حاصل ہوجاتی ہے۔ اس کے اعمال نیک ہوں گے اور وہ شریف انفس ہوتا ہے۔ (۵) وَ عَنْهُ قَالَ: سَمِعُتُ رَسُولَ اللَّهِ مَلَكِنَّ يَقُولُ: الْفَخُورُ وَالْحَيُلاَءُ فِي الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَدَادِيُنَ الْفَرَادِ الْفَرَانِ مَالَ الْعَالِ الْفَدَادِينَ مَ

| ترجمه: حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بیفر ماتے ہوئے سنا کہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · * گھمنیڈ اور شیخی بازی شور کرنے والوں میں پائی جاتی ہے، جواونٹ رکھتے ہیں جب کہ سکینت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| کبری والوں میں پائی جاتی ہے۔''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تشریح: تجربہ کی بنا پراونٹوں اور گھوڑ وں میں رہ کر چیخنے چلاّنے والوں کی بدخلقی کا ذکر کیا گیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ہے۔شتر بان یاسائیس دغیرہ اکثر سخت اور بدخلق ہوتے ہیں۔اور بیچرت کی بات بھی نہیں ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بالعموم ان کی تربیت نہیں ہو پاتی محض جانوروں کی صحبت سے تو وہ مہذب نہیں بن سکتے۔ ڈینگیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| مارنااور شوروغل مچانا اخلاق وتہذیب کے منافی ہے۔ اس سے بچنے کی ضرورت ہے۔ کبوتر بازوں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| کا شور وغل جن لوگوں نے سنا ہوگا وہ اس بات کو بخو بی سمجھ سکتے ہیں کہ بیشور وغل محض شور وغل نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ہوتا بلکہ بیاس بات کا اعلان ہوتا ہے کہ انسان کس درجہ پستی میں گرسکتا ہے اور شرافت اور تہذیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سے وہ کتنا دور ہوسکتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢ ) وَ عَنُ جُدَامَةُ بِنتُ وَهَبٍّ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَتُهِ: لَقَدُ هَمْتُ أَنُ أَنُهى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| عَنِ الْغِيْلَةِ حَتَّى ذَكَرُتُ أَنَّ الرُّوْمَ وَ فَارِسَ يَصْنَعُوْنَ ذَلِكَ فَلاَ يَضُرُّ<br>أَوُلاَدَهُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| أَوْلاَدَهُمْ. (ملم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أوُلاَدَهُم.<br>ترجمه: حضرت جدامه بنت وجب سي روايت ب كهرسول الله عظمة فرمايا: "مي ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ار و المعم.<br>ترجمه: حضرت جدامه بنت وم ب سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "میں نے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ہوت سمبر.<br>ترجمہ: حضرت جدامہ بنت وہبؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' میں نے<br>ارادہ کیا کہ دودھ پلانے والی عورت سے مباشرت کرنے سے منع کر دوں ۔ مگر مجھے یادآ یا کہ روم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ہو یہ تلمیں .<br>ترجمہ: حضرت جدامہ بنت وہبؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' میں نے<br>ارادہ کیا کہ دودھ پلانے والی عورت سے مباشرت کرنے سے منع کر دوں ۔ مگر مجھے یادآیا کہ روم<br>اوراریان کے لوگ ایسا کرتے ہیں اوراس سے ان کی اولا دکو ضرر نہیں پہنچتا۔'                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| او یہ تعلیم .<br>ترجمہ: حضرت جدامہ بنت وہ ب سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' میں نے<br>ارادہ کیا کہ دودھ پلانے والی عورت سے مباشرت کرنے سے منع کر دول ۔ مگر مجھے یاد آیا کہ روم<br>اوراریان کے لوگ ایسا کرتے ہیں اوراس سے ان کی اولا دکو ضرر نہیں پہنچتا۔''<br>تشریح: مطلب سے ہے کہ رومیوں اوراریا نیوں کے تج بات بتاتے ہیں کہ بیوی اگر بچے کو دودھ                                                                                                                                                                                                         |
| ارد میں بیسی بیسی میں میں دوہ بیت وہ بیٹ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' میں نے<br>ارادہ کیا کہ دود دھ پلانے والی عورت سے مباشرت کرنے سے منع کر دوں ۔ مگر مجھے یاد آیا کہ روم<br>اور ایران کے لوگ ایسا کرتے ہیں اور اس سے ان کی اولا دکو ضرر نہیں پہنچا۔''<br>تشریح: مطلب سے ہے کہ رومیوں اور ایرانیوں کے تجربات بتاتے ہیں کہ بیوی اگر بیچ کو دود دھ<br>پلاتی ہے تو مباشرت سے بچہ کو ضرر نہیں پنچتا۔ مباشرت سے منع کر دینے کی صورت میں اس کا<br>اندیشہ ہے کہ شو ہر کے قدم کہیں غلط راہ پر نہ پڑ جائیں۔ اس لیے مباشرت سے از رہنے کی تا کید<br>مناس نہیں ہے۔ |
| ارد میں بیسی بیسی میں میں دوہ بیت وہ بیٹ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' میں نے<br>ارادہ کیا کہ دود دھ پلانے والی عورت سے مباشرت کرنے سے منع کر دوں ۔ مگر مجھے یاد آیا کہ روم<br>اور ایران کے لوگ ایسا کرتے ہیں اور اس سے ان کی اولا دکو ضرر نہیں پہنچا۔''<br>تشریح: مطلب سے ہے کہ رومیوں اور ایرانیوں کے تجربات بتاتے ہیں کہ بیوی اگر بیچ کو دود دھ<br>پلاتی ہے تو مباشرت سے بچہ کو ضرر نہیں پنچتا۔ مباشرت سے منع کر دینے کی صورت میں اس کا<br>اندیشہ ہے کہ شو ہر کے قدم کہیں غلط راہ پر نہ پڑ جائیں۔ اس لیے مباشرت سے از رہنے کی تا کید<br>مناس نہیں ہے۔ |
| ارد من من معرب معرب من ومب سلم من من مرايت م كمرسول الله علي فرمايا: "مي ف<br>ترجعه: حضرت جدامه بنت ومب سلم مراشرت كرف من كردول مر مجصح يادآيا كمر وم<br>اورايران كول ايما كرتي بين اوراس سان كى اولا دكو ضرر نبيس پنچا<br>تشريح: مطلب يه م كمروميول اورايرانيول كتر بات بتات بين كه يوى اگر بي كودود ه<br>پلاتى م تو مباشرت سے بچه كو ضرر نبيس پنچتا ـ مباشرت سمنع كرد ين كى صورت ميں اس كا<br>انديشہ م كه شو ہر ك قدم كم بين غلط راه يرنه پر جائيں ـ اس ليے مباشرت سے باز رہن كى تاكيد<br>مناسب نبيس م ـ                                                          |
| ارد من من معار ما ما من من وم من سال من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ارد من من معرب معرب من ومب سلم من من مرايت م كمرسول الله علي فرمايا: "مي ف<br>ترجعه: حضرت جدامه بنت ومب سلم مراشرت كرف من كردول مر مجصح يادآيا كمر وم<br>اورايران كول ايما كرتي بين اوراس سان كى اولا دكو ضرر نبيس پنچا<br>تشريح: مطلب يه م كمروميول اورايرانيول كتر بات بتات بين كه يوى اگر بي كودود ه<br>پلاتى م تو مباشرت سے بچه كو ضرر نبيس پنچتا ـ مباشرت سمنع كرد ين كى صورت ميں اس كا<br>انديشہ م كه شو ہر ك قدم كم بين غلط راه يرنه پر جائيں ـ اس ليے مباشرت سے باز رہن كى تاكيد<br>مناسب نبيس م ـ                                                          |

تشريح: تلبيذا يک طرح کا حريرہ ہے۔ بيآ ٹے اور دودھ سے تيار کيا جاتا ہے۔ کبھی اس ميں شہر بھی ملا دیتے ہيں۔ اس حريرہ کا اہم جز و دودھ (لبن) ہوتا ہے۔ اس ليے اس کو لبيذ کہا جاتا ہے۔ بير بيرہ نہايت سکون بخش اور لذيذ ہوتا ہے۔ اس سے قوت بھی حاصل ہوتی ہے، سکون بخش ہونے کی وجہ سے اس کا استعال خم وحزن ميں بھی مفيد ثابت ہوتا ہے۔ (٨) وَ عَنُ جَابِرٍ أَنَّ النَّبِیَّ مَلَّلَ اللَّٰہُ الْاُدُمَ فَقَالُو ا مَا عِندَدَمَا الَّا حَلُّ فَدَعَا بِهِ فَجَعَلَ يَا کُلُ بِه وَ يَقُولُ أَ: نِعْمَ الْاِدَامُ الْحُدُلُ، نِعْمَ الْاِدَامُ الْحَلُّ . (سلم) مانگا۔ انھوں نے کہا کہ سالن ہمارے یہاں نہیں ہے، البتہ سرکہ ہے۔ آپ تے سیے گر والوں سے سالن کساتھ روڈی کھانے لگاور بیڈر مانے گکر '' سرکہ ہم ترین سالن ہے۔ ہم رین سالن سرکہ ہے۔' تشریع: یعنی گھر میں اگر سرکہ موجود ہے تو پریثان ہونے کی بات نہیں، اس سے سالن کا کا م ہونا چا ہے۔ لیا جاسکتا ہے۔ بیا کہ سالن سالن ہم ان ہے کہ '' سرکہ ہم ترین سالن ہے۔ کہ ترین سالن سرکہ ہے۔'' ہونا چا ہے۔

مشوره

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْمُسْتَشَارُ مُؤْتَمَنٌ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' جس سے مشورہ لیا جائے وہ امانت دار ہے۔''

تشریح: امانت دارہونے کی حیثیت سے ایک تو اسے سیح اور صائب مشورہ دینا چاہیے۔مشورہ لینے والے نے اس پر بھروسہ کیا ہے۔ اس کا اعتماد مجروح نہ ہواس کا خیال رکھنا ضرور کی ہے۔ دوسری بات بیہ ہے کہ جس امر میں اس سے مشورہ لیا جائے اس کو وہ اپنے پاس امانت سمجھے اور راز دار کی کا پورا پورا خیال رکھے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ مشورہ لینے والا میٰہیں چاہتا کہ دوسروں کو اس کی خبر ہو۔ اس میں وہ اپنی رسوائی سمجھتا ہے۔

قرآن اوراحادیث سے مشورہ کی اہمیت ثابت ہے۔ اہل ایمان کے بارے میں قرآن میں ہے: وَ أَمُرُهُمُ شُوُرىٰ بَيْنَهُمُ (الثورىٰ: ۳۸)'' ان كا معاملہ آ پس كے مشورے سے چلتا ہے۔' قرآن میں ہے: وَ شَاوِرُهُمُ فِي الْأَمُر (آلعران: ۱۵۹)'' اور (اے نبی) معاملات میں

rm9

ان ۔ (مومنوں ۔ ) مشورہ لیتے رہو۔' چناں چہ نبی ﷺ بہت سے معاملات میں صحابہ کرام سے مشورہ لیتے تھے۔ خاص طور سے اجتماعی امور میں اہل الرائے سے مشورہ کرنا نہا بیت ضرور ی ہے۔ جس قوم کے معاملات باہمی مشوروں سے طے پاتے ہیں اس قوم کو پر بیٹا نیوں اور پشمیانی کا سامنا نہیں کرنا پڑتا۔ چناں چہ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے ارشاد فر مایا: مَا حَابَ مَنِ اسْتَحَارَ وَلاَ نَدِمَ مَنِ اسْتَشَارَ وَلاَ عَالَ مَنِ اقْتَصَدَ (الجم الصغير)'' وہ ناکام نہ ہوگا، جس نے استخارہ کیا، وہ پشمیانی اور ندامت سے دوچار نہ ہوگا، جس نے (کسی اہم اقدام سے پہلے) مشورہ کیا اور وہ تحف فقر وفاقہ میں متلانہ ہوگا، جس نے (کسی اہم اقدام سے پہلے) مشورہ کیا اور وہ تحف فقر وفاقہ میں متلانہ ہوگا، جس نے میں اخرار کے۔''

قُلُتُ فَالنِّصْفُ فَقَالَ: لاَ، فَقُلُتُ اَبَا لَثُلُثِ. قَالَ: نَعَمُ وَالنُّلُتُ كَثِيرٌ. (مسلم) ترجعه: حضرت سعدٌ بيان كرتے بيں كه في تلق نے ميرى عيادت فرمانى۔ ميں نے عرض كيا كه كيا ميں اپنے سارے مال كے ليے وصيت كردوں؟ آپ نے فرمايا: "نہيں۔ " پھر ميں نے عرض كيا كه كيا ميں آ دھے مال كى وصيت كروں؟ آپ نے فرمايا: "نہيں۔ " پھر ميں نے عرض كيا تو تہائى كى؟ آپ نے فرمايا: " ہاں، اور بيتہائى بھى بہت ہے۔ "

تشريح: ایک روایت میں بیچی آیا ہے : اِنَّکَ اِنُ تَزَرُ وَرَثَتَکَ اَغْنِيَآءَ خَیرٌ مِّنُ اَنُ تَزَرَهُمُ عَالَةً يَتَكَفَّفُوُنَ النَّاسَ وَ لَسُتَ تُنُفِقُ نَفُقَةً تَبْتَغِيُ بِهَا وَجُهَ اللَّهِ اَلاَّ أُجِرُتَ بِهَا حَتَّى اللُّقُمَة تَجْعَلُهَا فِي اِمُرَأَتِکَ '' اگرتم ا**پن**وارثوں کو مال دارچو ڈ جا وَ تو بياس ہے بہتر ہے کہتم اضمیں محتاج چھوڑ جا ذکہ دہ لوگوں کے سامنے ہاتھ پھيلاتے پھريں۔ تم خدا کی خوش نو دی کے لیے جو بھی خرچ کرو گے اس کا اجر دنواب شميس ملے گا يہاں تک کہ اس لقے کا بھی جو تم اپنی بيوی کو کھلا ذکے۔'

اگر دفات پانے والا مال دار شخص ہے تو وہ ایک تہائی مال کی دصیت کر سکتا ہے۔ آ ، می کے لیے نیکی اور اجر وثواب کا حریص ہونا برانہیں ہے کیکن آ دمی کو جاننا چا ہے کہ اپنے اہل وعیال پر احسان کرنا کچھ کم درجے کی نیکی نہیں ہے۔ بس شرط میہ ہے کہ ہم جو پچھ کریں اس کی اصل غرض خوش نودی رب کا حصول ہو۔ خدا کی رضا مندی پیشِ نظر ہوتو کھانے چینے اور سونے حتی کہ بیوی کے پاس جانے میں بھی اجروثواب ہے۔

مشتبہات سے پر ہیز <١> عَنِ النُّعُمَانِ بُنِ بَشِيُرٌ يَقُوُلُ: سَمِعُتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكُ يَقُولُ وَ اَهُوىَ النُّعُمَانُّ بِأَصْبَعَيْهِ إِلَى أُذُنَيْهِ: أَنَّ الْحَلاَلَ بَيَّنٌ وَ أَنَّ الْحَرَامَ بَيَّنٌ وَ بَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيُرٌ مِّنَ النَّاسِ فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ اسْتَبُرَأ لِدِيْنِهِ وَ عَرْضِهِ وَ مَنُ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْعِي حَوْلَ الُحِمٰى يُوُشَكُ اَنُ يَّرُتَعَ فِيُهِ اَلاَ وَ إِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَّى اَلاَ وَ إِنَّ حِمَى اللَّهِ مَحَارِمُهُ آلاً وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضُغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَ إِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ الآ وَهِيَ الْقَلْبُ. (مىلم) **ترجمہ:** حضرت نعمان بن بشیرؓ سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللّٰہ ﷺ سے سنا \_\_\_ حضرت نعمانؓ نے اپنی انگلیوں سے اپنے کا نوں کی طرف اشارہ کیا \_\_\_ آپؓ فرما رہے تھے کہ' حلال بھی بالکل واضح ہے اور حرام بھی بالکل بین اور واضح ہے۔لیکن ان دونوں کے درمیان ایسی چیزیں ہیں،جن کی حیثیت مشتہ ہات کی ہے،جن کا اکثر لوگوں کوعکم نہیں، پس جو څخص مشتبہ چیز وں سے بچاوہ اپنے دین اور اپنی آبر دکوسلامت لے گیا اور جومشتبہ چیز وں میں پڑا وہ حرام میں جاہڑا، جیسے وہ چرواہا جور منہ (ممنوعہ چراگاہ) کے آس پاس چراتا ہو، اس کے جانو راس چراگاہ میں چرنے لگ جائیں گے۔خبر دار! ہر بادشاہ کا ایک رمنہ ہوتا ہے۔خبر دار! خدا کا رمنہ اس کی حرام کی ہوئی چیزیں ہیں۔جان رکھو! بدن میں گوشت کا ایک لوتھڑا ہے، جب وہ درست رہا تو سارابدن ٹھیک رہے گااور جب وہ بگڑا تو سارابدن بگڑ گیا۔ یا درکھو، وہ (لوتھڑا) دل ہے۔'' **تنشر یح:** بیرحدیث بنیادی اہمیت کی حامل ہے۔شریعت میں حلال اور حرام دونوں ہی واضح طور پر بیان ہوئے ہیں۔لیکن بعض چیزیں ایسی بھی سامنے آ سکتی ہیں جن کے بارے میں بیشبہ ہوسکتا ہے کہ وہ غلط اور ناروانہ ہوں ۔ تقویٰ بیر ہے کہالیں چیز وں سے اجتناب کیا جائے ۔ اسی میں ایمان اور آبرو کی سلامتی ہے۔ جو شخص مشتبہ چیز وں سے بچے گا اس کے لیے بیمکن نہیں کہ وہ حرام چیزوں کے قریب بھی جائے ٹھیک اسی طرح جیسے جانوروں کوا گرمنوعہ چراگاہ کے آس یا س نہیں بلکہان کواس سے دورر کھ کر چرایا جائے تو ممنوعہ چراگاہ میں ان کے گھس پڑنے کا خطرہ باقی نہیں

14+

رہتالیکن اگرابیانہیں کرتے۔ جانوروں کوممنوعہ چراگاہ کے بالکل قریب تک چرنے دیتے ہیں تو امکان اسی بات کا ہے کہ جانور ممنوعہ چراگاہ میں گھس کرر ہیں گے۔ خدا کی حرام کی ہوئی چیز وں سے بچنے کے لیے ضروری ہے کہ صرف حرام چیز وں ہی کو نہ چھوڑیں بلکہ شتہ ہات تک سے پر ہیز کریں۔ یہی وہ طرزِعمل ہے، جس سے ہم اپنے دین وایمان کے مقاضوں کو پورا کر سکتے ہیں۔اور اپنی آبرو کی جوحقیقت میں دین وایمان ہی سے وابستہ ہے حفاظت کر سکتے ہیں۔

اس حدیث میں دوسری اہم بات سے بتائی گئی ہے کہ دل کی درستی پر ہی جسم کی درشتی کا سارادار و مدار ہے۔ دل صحیح اور درست ہے تو آ دمی اپنی جسمانی صلاحیتوں اور قو توں کو غلط را ہوں میں ہر گز صرف نہیں کر سکتا۔ آ دمی کے ارادوں ، نیتوں اور اس کے عزائم کا تعلق اس کے دل سے ہوتا ہے۔ آ دمی کی نیت اگر درست اور اس کے جذبات پا کیزہ ہیں اور اس کے دل میں خدا کی عظمت و محبت کا جذبہ موجود ہے تو لازمان کا اثر اس کی پوری زندگی میں نمایاں ہوگا۔ اسے ایں پاکیزہ زندگی حاصل ہوگی ، جس پر رشک کیا جاسکے۔

حلم اورعفو و درگز ر

تنشر یع: لوگوں کی اصلاح، ان کوخدا کا فرماں برداراوراطاعت گزار بنانا اور معاشرہ میں صالح انقلاب بر پاکرنا ایک ایساعظیم مقصد ہے، جس کے حصول کے لیےا یسے مردانِ کا رمطلوب ہوتے ہیں، جو اعلیٰ اخلاق و کردار کے حامل ہوں۔ بیکام وہ لوگ انجام نہیں دے سکتے، جن کے دل چھوٹے اور عزم وحوصلہ سے خالی ہوں۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ ان میں اعلیٰ ظرفی، بردباری،

بلند حوصلگی اور ایثار دقر بانی کے اوصاف پائے جاتے ہوں۔ جو جان کے دشمنوں تک کو معاف کردینے کا حوصلہ رکھتے ہوں اور جواپنی عزیز وں اور رفقاء کے ہی نہیں بلکہ اپنے بدخوا ہوں کے بھی خیر خواہ ہوں۔ انبیاء میں ماسلام میں یہ تمام خوبیاں بدر جداتم پائی جاتی تھی۔ اس حدیث میں ایک نبی کی جو سرگزشت بیان کی گئی ہے وہ خود آں حضرت سن کی اپنی سرگزشت بھی ہے۔ آپ جب طائف میں تشریف لے گئو آپ سن کا استقبال پھروں سے کیا گیا۔ یہاں تک کہ آپ سن لہوا کہ ان مو گئے کی کن اس کے باوجود نہ تو آپ سن کا استقبال پھروں سے کیا تباہی اور ہلاکت کو پسند کیا اور نہ ان کے حق میں آپ نے کوئی بدوعا کی۔ آپ سن کی زبانِ مبارک پر یہی الفاظ تھے۔ اکٹ ہم آ اھٰدِ قَوْمِی اِنَّہُ ہُ لَا يَعْلَمُونُ نُنْ خدایا: تو میری قوم کے لوگوں کو ہدا یت دے۔ بشک وہ لاعل ہیں۔'

\*\*

٢٣٣

بابسوم

اسلامي تهذيب وثقافت

7 7 7 7

اسلامي تهذيب وثقافت

تہذیب و ثقافت کی دنیا میں اسلامی تہذیب و ثقافت کو ایک امتیازی حیثیت حاصل ہے۔ تہذیب و ثقافت کیا ہے؟ اس سلسلے میں مختلف با تیں کہی جاتی ہیں۔ ثقافت کو تہذیب کے مقابلے میں زیادہ اہمیت دی گئی ہے اور آج کل تہذیب کے مقابلے میں ثقافت کی اصطلاح زیادہ رائج ہے۔ تہذیب کو اکثر انسان کے ظاہر یعنی اس کے مادی اسباب و دسائل اور علوم وفنون کی شکل میں دیکھا جاتا ہے۔ اس کے برخلاف ثقافت کا رشتہ انسان کی روح اور اس کے اندرون سے قائم کیا جاتا ہے۔ تہذیب کے مظاہر میں حالات اور زمانے کے لحاظ سے تغیر اور تبدیلی مکن ہے۔ کین ثقافت ایک دائی شے ہے، جس میں تبدیلی ہوتی۔

عام طور پرلوگ تہذیب سے سلیقہ، ادب، تعلیم اور طرزِ زندگی وغیرہ مراد لیتے ہیں۔ اور تدن کو تہذیب ہی کی ایک شاخ تصور کیا جاتا ہے۔ ثقافت میں بحی اور ٹیڑ ھے سے پاک ہونے کا مفہوم پنہاں ہے۔ اس طرح ثقافت زندگی کے مختلف پہلووں میں توازن، تناسب اور تسویہ کا دوسرانام قرار پاتا ہے۔ ثقافت کے لیے انگریز ی میں متر ادف لفظ کچر ہے۔ اس کے اصل معنی ہل چلانے اور بھیتی باڑی کرنے کے ہیں۔ لیکن اب بدا یک اصطلاح کے طور پر استعال ہونے لگا ہے۔ اس میں طرزِ معاشرت اور طرزِ زندگی ہے متعلق تمام ہی چیز یں شامل کرلی گئی ہیں۔ اس ثقافت میں شامل نہیں ہیں جو جبلی طور پر انجام پاتے ہیں۔ مثلاً بھوک پیاں جبلی شے ہے۔ بی ثقافت کا حصہ ہیں۔ دوسرے لفظوں میں اس مٹا نے کے جو طریقے استعال کی جاتے ہیں وہ شوافت کا حصہ ہیں۔ دوسرے لفظوں میں اس میں وہ تمام چیز یں شامل کر ای گئی ہیں۔ اس ذوق ور بحان وغیر ہ بھی کواس میں شامل وداخل سمجھا جاتا ہے۔ اپنے وسیع تر معنی و منہوم کے لحاظ سے تہذیب د ثقافت میں اتنا گہرار بط و تعلق ہے کہ دونوں ایک دوسرے کی جگہ استعمال ہوتے ہیں۔ اسلام کا اپنا مخصوص تہذیبی یا ثقافتی فکر و نظر ہے، جس کی اصل بنیا د خدا کی کتاب اور رسول کی سنت ہے۔ مذہبی جذبہ در اصل اپنی گہرائیوں میں ایک جمالیاتی احساس ہے۔ حیات انسانی بھی اپنے آخری تجزیبہ میں ایک جمالیاتی احساس و شعور کے سوا کچھا و زمیں۔ اور نہیں۔ اور آرزوئے حسن مطلق کے سوااس کی کوئی اور فطرت ہے۔ اس آرزوکی تعمیل کے لیے انسان کو جن مساعی جمیلہ سے کام لینا ہے ان کا ماحصل ایک برتر ثقافت کی شکل میں ہمارے رو برو نمایاں ہوتا ہے۔ ان مساعی جمیلہ کا تعلق عقائد و افکار، معاشرت، معیشت، سیاست و غیرہ زندگی کے تمام ہی شعبوں سے ہے۔

اگر گہرائی کے ساتھ دیکھا جائے تو ظاہری علوم وآ داب ہوں یا اطوارِ معاشرت، فنونِ لطیفہ اور صالح ہوں یا اندازِ تدن اور طرزِ سیاست، سیسھی پچھ در اصل تہذیب و ثقافت کے محض مظاہر ہیں۔ ان کونفسِ تہذیب و ثقافت یا تہذیب و ثقافت کی اصل سجھنا صحح نہ ہوگا۔ سی بھی تہذیب یا ثقافت کی قدر و قیمت کا اندازہ اس کے اصل عناصر ترکیبی کے مطالعے سے ہی ہوتا ہے۔ کسی بھی ثقافت کے مطالعہ میں دیکھنے کی اصل چیز یہ ہوتی ہے کہ دنیوی زندگی کے بارے میں اس کا تصور ثقافت کے مطالعہ میں دیکھنے کی اصل چیز یہ ہوتی ہے کہ دنیوی زندگی کے بارے میں اس کا تصور ثقافت کے مطالعہ میں دیکھنے کی اصل چیز یہ ہوتی ہے کہ دنیوی زندگی کے بارے میں اس کا تصور کیا ہے؟ اس کے نزدیک دنیا میں انسان کی اصل حیثیت کیا ہے؟ وہ کس چیز کو انسان کا مقصدِ حیات قرار دیتی ہے۔ جس کے لیے انسان کی اصل حیثیت کیا ہے؟ وہ کس چیز کو انسان کا مقصدِ میں ؟ اس لیے کہ ان سجی باتوں کا اثر انسان کے اس طرزِعمل پر لاز ماً پڑتا ہے، جو طرزِعمل وہ اپنی دنیا کی زندگی میں اختیار کرتا ہے۔ اور انسان کا طرزِعمل ہی اصلاً وہ چیز ہے، جس سے کسی تہذیب

پھراس سلسلے میں میہ بھی دیکھنا ہوگا کہ زیرِ مطالعہ ثقافت کے تحت افراد کی تربیت کس انداز پر کی جاتی ہے۔وہ خصائل اوراوصاف کیا ہیں، جن کواہمیت دی جاتی ہے۔اور یہ کہ انسان کے باہمی تعلقات کس طرح قائم کیے جاتے ہیں۔انسان کے کیا حقوق واختیارات متعین کیے جاتے ہیں۔اوروہ حدود کیا ہیں جن کی پابند کی لوگوں کو کرنی ہوتی ہے۔ جہاں تک اسلامی ثقافت کا مسکہ ہے تو ہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی نقطہ نظر سے ریکا کنات بے خدانہیں ہے۔ کا ئنات کی تمام ہی چیزیں خدا کی پیدا کردہ ہیں۔ اس نے انسان کو ان پر فضیلت عطا کی ہے۔ اس نے کا ئنات کو انسان ہی کے لیے سخر کیا ہے۔ اسلامی نقطۂ نظر سے انسان کی زندگی اور اس کی تگ ودو کا اصل مقصد رضائے الہٰی کا حصول ہے۔ اس لیے اس کوزندگی میں وہی طریق کی اختیار کرنا چاہیے جوخدا کو پیند ہے۔

خدا پرایمان اوراس کالتیج تصورانسان کو ہر طرح کی تنگ نظری ہے نجات دلاتا ہے۔ اس کی ساری امیدیں ایک خدا ہے وابستہ ہوتی ہیں حرص وہوں اور کینہ دحسد، کم ظرفی اور بے حوصلگی جیسے رذائل اس سے دور ہوجاتے ہیں ۔ پھر اسلام نے رسالت پر ایمان لانے کی تعلیم دی ہے۔ جس کا مطلب میہ ہوتا ہے کہ خدا اپنے بندوں سے اپنے رسولوں کے ذریعے سے ہم کلام ہوتا ہے اور ان کی رہنمائی کرتا ہے ۔ رسولوں کی تعلیمات اور ان کے بتائے ہوئے اصول دضو الط منی برخ ہوتے ہیں ۔ رسولوں کی اطاعت میں زندگی گز ارنے والے ہی کا میاب ہوں گے ۔ ان ہی کو آخرت میں ایسی دائمی حیات حاصل ہوگی، جو تمام نقائص اور عیوب سے پاک ہوگی ۔ دنیا کی

جہاں تک افراد کی تربیت کا سوال ہے۔ افراد کی تربیت میں اسلام کا انداز تربیت خارجی سے زیادہ داخلی ہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ انسان کے باطن کی درتی ہی پر اس کی اصلاح کا اصل دارو مدار ہے ۔ اچھی سیرت اور اخلاق حسنہ کا حامل ہو کر ہی انسان اس قابل ہوتا ہے کہ وہ زندگی میں بہتر سے طرزِ عمل اختیار کر سے اور خلال کی نظاہ میں ایک بہتر انسان قرار پائے ۔ اسلام کا اجتماعی نظام خاندان سے شروع ہوتا ہے اور ایک امت تک وسیع ہوجاتا ہے۔ پھر بیا مت اس پوزیشن میں ہوتی ہے کہ اپنے نظام معاشرت و معیشت اور طرزِ سیاست سے بیثابت کر سے کہ ایک مثالی معاشرہ اور ایک مثالی نظام معاشرت و معیشت اور طرزِ سیاست سے بیثابت کر سے کہ قیادت کی ذک میں ہوتی ہے کہ اپنے نظام معاشرت و معیشت اور طرزِ سیاست سے بیثابت کر سے کہ ایک مثالی معاشرہ اور ایک مثالی نظام مملکت کی اس ہوتا ہے۔ پھر پہی امت ساری انسان سے کہ قیادت کی ذک میں ہوتی ہے کہ اپنے نظام معاشرت و معیشت اور طرزِ سیاست سے بیثابت کر سکے کہ انصاف اور اخوت اور بھائی خال میں خلم اور بے انصافی اور فتنہ و فساد کی جگہ حق و انصاف اور اخوت اور بھائی چار ہے کی فضا د کینا چاہتا ہے۔ اس کی نگاہ میں عزت کا سارا دار و مدار تقو کی اور خدا تری پر ہے۔ وہ بے جاتز کین و آ رائش اور نے انصافی اور فتنہ و فساد کی ، خلوص اور فکر ونظر کی بلندی پر زور دیتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ مظلوموں اور بے کسوں کی دادر تی ہو تکی ، مو قل، برکاری، بے حیائی ، عریا نیت ، شراب نوشی اور قرار ہازی اور دیگر سی پی کا می دادر ہو ہوں کا قلع قمع ہو۔ وہ ہر جگہ پاکیزگی اور نظافت چاہتا ہے۔صرف یہی نہیں کہ ہمارے لباس اور گھرصاف ستھرے ہوں بلکہ ہمارے معاملات بھی درست اور صحیح ہوں حتی کہ ہمارے ادب اور شعر و شاعری میں بھی پاکیزگی اور مہذب ذوق کا اظہار ہو۔ جملہ امور میں حق وانصاف کا پاس ولحاظ رکھا جائے۔کہیں بھی انصاف کا خون نہ ہو۔ یہاں تک کہ دوسرے مذاہب کے پیروؤں کے ساتھ رواداری کا پورا لحاظ رکھا جائے۔

اسلام ایک ایسے نظام حیات کا داعی ہے، جس کے اصول وضوابط اور قوانین آ فاقی نوعیت کے ہیں۔اس کے ذریعے سے پوری انسانیت امن وسکون سے ہم کنار ہو سکتی ہے۔اسلام انسان کی نہ تو روحانی ضرورت کونظر انداز کرتا ہے اور نہ اس کی مادّی اور دینوی ضروریات کی نفی کرتا ہے۔

اسلام نے صحیح معنی میں سچی اور عالمگیر ثقافت کا تصور دنیا کے سامنے پیش کیا ہے، جس کے عناصر ترکیبی میں جذب وانجذ اب اور ککمل ہم آ ہنگی پائی جاتی ہے۔ یہی وہ چیز ہے جوزندگی اور اس کی نشو دنما وار تقاء کے لیے ضرور کی ہے۔ اسلامی تہذیب و ثقافت در حقیقت زندگی کے ہر شعبے میں خدا کی صفات سے مطابقت اور اس کے منصوبے کے ساتھ ہم آ ہنگی پیدا کرنے کا دوسرا نام ہے۔ اس کے نتیجے میں ہم اس حیات سے آشنا ہو سکتے ہیں، جسے سرا پاچسن، رحمت و محبت اور طمانیت سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔

☆☆

اسلامي تهذيب وثقافت

دین و تہذیب کی اساس شُبْئًا. (بخاری) **ترجمه**: حضرت عا نشر م روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فر مایا: '' میں نہیں سمجھتا کہ فلال اور فلال شخص ہمارے دین کا کچھکم رکھتے ہوں۔'' **تشریح:** بیمنافق تھے جن کے بارے میں آ <sup>ہ</sup>ے نے فرمایا کہ انھیں ہمارے دین کاعلم نہیں۔ جس کودین کالتیچیعلم اوراس کی معرفت نه ہووہ دین کی مخلصانہ پیروی نہین کرسکتا خواہ وہ کتنا ہی اس بات کا دعویٰ کرر ہاہوں کہ اس نے دین چی کواختیار کرلیا ہے۔ دین چق کی اصل اساس علم ہے۔ ٢> وَ عَنْهَا قَالَتُ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْتُ إِذَا أَمَرَهُمُ أَمَرَهُمُ مِنَ الْأَعْمَال بِمَا يُطِيُقُونَ. قَالُوا: إِنَّا لَسُنَا كَهَيْئَتِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهَ غَفَرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ فَيَغُضَبُ حَتَّى يُعُرَفَ الْغَضَبُ فِي وَجُهِهٍ ثُمَّ يَقُوُلُ إِنَّ ٱتُقَكُّمُ وَ ٱعْلَمَكُمُ بِاللَّهِ آنَا. (بخاري) ترجمه: حضرت عائشة سے روايت ہے وہ بيان كرتى ہيں كہ جب رسول اللہ ﷺ لوگوں كوتكم دیتے تھےتوانھیں ان اعمال کاحکم دیتے تھے جن کی وہ استطاعت رکھتے ہوں۔لوگوں نے کہا کہ اے اللہ کے رسولؓ، ہم آ پ جیسے نہیں ہیں۔ اللہ نے آ پؓ کے تو اگلے اور پچھلے سب گناہ بخش دیے ہیں۔اس پر آ پشخت غصے میں آئے، یہاں تک کہ بیغصہ آ پؓ کے چہرے سے ظاہر ہور ہا تھا۔

پھر آپ نے فرمایا: ' میں تم سے بڑھ کر (اللہ کا) ڈررکھتا ہوں اور تم سے زیادہ اللہ کو جانتا ہوں۔' تشریح: ایک روایت میں بید الفاظ آئے ہیں: اِنِّی لَاَ عُلَمُهُمْ بِاللَّهِ وَ اَشَدُّهُمْ لَهُ حَشْیَةً (جاری)' میں لوگوں سے زیادہ اللہ کو جانتا ہوں اور ان سے بڑھ کر میرے اندر اس کا خوف اور خشیت ہے۔' بیحدیث بتاتی ہے کہ اللہ کی پیچان اور اس کاعلم اور تقویٰ ہی اسلام کی اصل بنیاد ہے۔ دین حقیقت میں علم باللہ ہی کا ایک تقاضا ہے۔ جو جتنا زیادہ اللہ کو جانتا اور اس کی عظمت کو پیچانتا ہوگا اتنا ہی زیادہ وہ خدا کے احکام کی پیروکی کرنے والا ہوگا۔ خدا کے نبی بھارے کی ہی اسلام کی اصل بنیاد زیادہ اللہ کو جاننے والے اور اس کا ڈررکھنے والے ہیں، اس لیے ان کا طرزِ عمل ہی ہمارے لیے اصل اسوہ ہو سکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسُ قَالَ: أَقْبَلُنَا مَعَ النَّبِي ٢ حَتَّى إِذَا كُنَّا بِظَهْرِ الْمَدِيْنَةِ قَالَ: (الْبُوُنَ، تَائِبُوُنَ، عَابِدُوْنَ لِرَبِّنَا حَمِدُوُنَ) فَلَمُ يَزَلُ يَقُولُ ذَلِكَ حَتَّى قَدِمُنَا الْمَدِيْنَةَ.

ترجمہ: حضرت انس بیان کرتے ہیں کہ ہم نبی ﷺ کے ساتھ (واپس) آئے اور جب ہم مدینہ کے سامنے پنچے تو آپؓ نے فرمایا:'' ہم لوٹنے والے، توبہ کرنے والے، عبادت کرنے والے اور اپنے رب کی حمد کرنے والے ہیں۔'' آپؓ برابر یہی فرماتے رہے یہاں تک کہ ہم مدینہ میں داخل ہو گئے۔'

تشریح: آپﷺ کا بیطر نِ<sup>ع</sup>ل اس بات کا گواہ ہے کہ خدا کو جانے اور اس پرایمان رکھنے والے لوگ کیسے ہوتے ہیں۔ وہ اگراپ شہر کولوٹتے ہیں تو اس بات کونہیں بھولتے کہ ان کی اصل واپسی اپنے رب کی طرف ہونی ہے۔ وہ ہمیشہ اسی کی طرف رجوع ہوتے ہیں۔ اس کی بندگی کو وہ اصل زندگی اور اس کی حمد وثنا کو اصل سرمایۂ حیات سمجھتے ہیں۔ اور اپنے اس احساس اور اپنے اس جذبہ کا اظہار ہر مناسب موقع پر کرتے رہتے ہیں۔ (۷) کہ جُہ یا زُنہ رُمْہُ مُوہُ کُرٌ اَنَّ ہُ مُدُوْلاً بِاللَّہِ مَالَیْتِ اللَّٰہِ مَالَیْتَ اللَّٰہِ مَالیْ

(٣) وَ عَنِ ابْنِ مَسْعُوْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَالَ: كُنتُ نُهَيْتُكُمُ عَنُ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَزُورُوهَا فَإِنَّهَا تُزَهِدَ فِي الدُّنيَا وَ تُذَكِّرُ الْأَخِرَةَ.
(١, ٢, ١, ٥) الْقُبُورِ فَزُورُ وُهَا فَإِنَّهَا تُزَهِدَ فِي الدُّنيَا وَ تُذَكِّرُ الْأَخِرَةَ.
(١, ٢, ١, ٥) الْقُبُورِ فَزُورُ وُهَا فَإِنَّها تُزَهِد فِي الدُّنيَا وَ تُذَكِّرُ اللَّهِ عَنْ زِيَارَةِ

كلامرنبوت جلدسوم

زیارت دل کودنیا سے اٹھاتی اور آخرت کی یا ددلاتی ہے۔'' تتشریح: اصل زندگی بید دنیوی زندگی ہرگزنہیں ہے۔ ایک اور زندگی ہماری منتظر ہے اور وہ آخرت کی زندگی ہے۔ اس کواپنے پیش نظر رکھناصحیح راستے پر قائم رہنے کے لیے نہایت ضروری ہے۔ آخرت ہی ہماری منزل ہے، اگر بید منزل نگا ہوں سے اوجھل ہوجائے تو کوئی چیز نہیں جو مسافر کے قدموں کوغلط راہوں میں پڑنے سے روک سکے۔

د نیامیں رہتے ہوئے بیضر وری ہے کہ ہم دنیا ہی کوسب پچھ مجھنہ بیٹی اور آخرت کی یاد سے غافل ہوجائیں۔ اس کے لیے قبر وں کی زیارت ایک بہتر تد ہیر ہے۔ قبر وں سے دنیا کی بے ثباتی کانقشہ سامنے آجاتا ہے۔ اور آخرت کی یادتازہ ہوجاتی ہے۔ دنیا کے پرستاروں کو جاننا چا ہے کہ قبر وں میں کتنی تمنائیں اور آرزؤئیں دفن ہیں۔ متکبر وں کو بھی جان لینا چا ہے کہ کتنے ہی مغر وروں کا کبر وغر ور بالآخر خاک میں مل کررہا۔ اہل قبور میں کا میاب وہی ہیں جو آخرد م تک خوشنودی رب کی طلب میں لگے رہے۔

(۵) وَ عَنُ اَبِى بَكُرَةٌ عَنِ النَّبِيَّ عَلَيْكَ اَنَّهُ كَانَ اِذَا جَاءَ هُ اَمُرٌ سُرُوُرٌ اَوُ بُشِّرَ بِهِ خَرَّ سَاجِدًا شَاكِرًا لِلَّهِ.

**ترجمہ**: حضرت ابوبکرڈ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ کے پاس جب کوئی خوش کی بات پہنچتی یا آپ گالاس کی خوش خبری دی جاتی تو آپ اللہ کا شکر ادا کرنے کے لیے سجد میں گر پڑتے۔' **تشریح**: جذبہ شکر ہی ایمان کی اساس ہے۔ ہمارے دلوں کو بہترین احساسات اور حسین تر آرزوؤں سے زندہ رکھنے والا ہمارا خدا ہی ہے۔ وہی ہماری تمناؤں کی پیکمیل کا سامان بھی کرتا

ہے۔اس لیے ہرمسرت اور خوش کے موقع پر اس کا شکر ادا کر کے ہمیں اپنے باہوش اور باشعور ہونے کا ثبوت دیتے رہنا چاہیے۔

(٢) وَ عَنُ عَبُدَ اللهِ بُنِ عَمْرٍ وَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللهِ عَنْ يَقُولُ: إِنَّ اللَّهُ خَلَقَ خَلَقَهُ فِي ظُلَمٍ فَالَقَى عَلَيْهِمُ مِّنُ نُّوُرِهِ فَمَنُ اَصَابَهُ مِنُ ذَلِكَ النُّوُرِ المُتَدى وَ مَنُ اَخُطَهُ ضَلَّ فَذَلِكَ اَقُولُ جَفَّ الْقَلَمُ عَلَى عِلْمِ اللهِ. (احمد تردى) ترجمه: حضرت عبدالله بن عمر وَّبيان كرت بي كه يم ن رسول الله تَتَكو يفرمات موت ساكة 'الله ن إين مخلوق كوتاركى ميں پيداكيا - بحران پر اپنا نور دالا - يينور جس تك پنچا وه ساكة' الله ن إين مخلوق كوتاركى ميں پيداكيا - بحران پر اپنا نور دالا - يور جس تك پنچا وه ہدایت یاب ہوااور جس تک نہ پنچ سکا وہ صلالت اور گمراہی میں پڑ گیا۔ اسی لیے میں کہتا ہوں کہ <sup>34</sup> ماللہ کے علم کے مطابق لکھ کر خشک ہو گیا ہے۔' تعشر **یح**: انسانوں کی ہدایت اللہ کے نوراور اس کی بخشی ہوئی روشنی سے وابسۃ ہے۔ خدا کے نور سے جو بہر ہ مند ہوا وہ ی ہدایت پر ہے اور جو شخص اس سے بے گا نہ رہا اسے گمراہی کی تاریکیوں سے نکالنے والی کوئی چیز نہیں۔ اللہ کاعلم سب پر حاوی ہے۔ وہ علیم وخبیر ہے۔ اس کے دائر ہ علم سے کوئی بھی با ہر نہیں ہو سکتا۔ اس لیے اللہ کے نوشتہ تقذیر کے خلاف پچھ ہیں ہو سکتا۔ حس**ب نسب** 

کہ رنگ ونسل سے۔ قیامت کے روز ذات اور نسب کچھ کام نہ آئے گا۔ اس دن تو محض آ دمی کا ایمان اور اس کاعمل دیکھا جائے گا۔ آدمی کاعمل اور کر دار ہی ہے، جس سے بلندی اور عزت حاصل ہوتی ہے۔ قرآن کے نقطہ نظر سے تو خاندان اور قبیلہ دغیر دمحض پہچان کے لیے ہیں تا کہ آ دمی اپنے قرابت داروں کے حقوق ادا کر سکے۔

میت کے اوصاف بیان کرکے چلا کر رونا جسے نوحہ کہتے ہیں، اسلام میں جائز نہیں۔ خدا کے فیصلے پر راضی رہنا اور رنج وغم کے موقع پر صبر وضبط سے کام لینا ہی خدا کے فر ماں بردار بندوں کا شعار ہے۔ کسی کے نسب پر طعن اور میت پر نوحہ کرنے کو اس حدیث میں کفر کہا گیا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ یہ دونوں ہی کام اہل ایمان کے نہیں ہو سکتے۔ یہ کام تو ان لوگوں کا ہے جن کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، جو کفر اور جاہلیت کی زندگی گز ارر ہے ہوتے ہیں۔ (ایوداؤد) اللّٰہِ مَنْفُ مَا نِشَهُ قَالَتُ: مَا سَمِعْتُ رَسُولُ اللّٰهِ مَنْفٍ يَنْسُبُ اَحَدًا الْآلا الَّی

ترجمہ: حضرت عائشہ بیان فرماتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کودین کے سواکسی کواور چیز کی طرف منسوب کرتے ہوئے نہیں سنا۔'' تشریح: لیحی اصل اہمیت آ پ کے یہاں دین ہی کو حاصل تھی۔ آ پے کسی کو کو ٹی اعزاز بخشے یا کسی کوکسی لقب سے یادفر ماتے تو وہ اعزاز یالقب اپنے اندرکوئی دینی پہلو لیے ہوئے ہوتا تھا۔ اس کاتعلق خاندان یااس طرح کی کسی دوسری چیز سے نہ ہوتا تھا۔ چناں چہ حضرت خالد بن دلیڈ کوان کی شجاعت اور بہادری کود کیھتے ہوئے جولقب عطافر مایا وہ سیف اللہ (اللہ کی تلوار) کالقب تھا۔ ٣) وَ عَنُ عَمَروبُن الْعَاصُّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ أَلَبْ اللَّهِ عَارًا غَيْرَ سِرّ يَقُوُلُ: اَلاَ إِنَّ الَ اَبِي يَعْنِي فَلاَناً لَيُسُوا لِي بِاَوْلِيَآءَ وَ إِنَّمَا وَلِيَّ اللَّهُ وَ صَالِحُ (مىلم) الْمُؤْمِنِيُنَ. ترجمه: حفزت عمروبن العاص كتبة بين كه ميں نے رسول اللہ ﷺ كوچيكے سے نہيں، بلند آواز ے کہتے سنا کہ' سن لو، آل فلال میرے دلیٰ نہیں بلکہ میر اولی تواللہ اور صالح مومنین ہیں۔'' تشریح: یعنی آب ﷺ کی نگاہ میں دینی رشتے اور دینی تعلقات کے مقابلے میں دوسرے رشتے ، ددستیاں اور قرابتیں بچھ حیثیت نہیں رکھتیں۔اس بات کا اظہار آ پؓ نے علی الاعلان فرمایا تا کہ لوگوں پر بید حقیقت مخفی نہ رہے کہ دین اور دینی رشتوں کے مقابلے میں ہر چیز بے وقعت ہے۔خاص طور پراس وفت جب کہ وہ دینی تقاضوں کے یورا کرنے میں رکاوٹ ثابت ہور ہی ہو۔ (٣) وَ عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَمَر تُكُمُ فَتَضَعْتُمُ مَا عَهَدُتُ اِلَيُكُمُ فِيْهِ وَ رَفَعْتُمُ ٱنْسَابَكُمُ فَالْيَوْمَ اَرْفَعُ نَسَبىُ وَ أُضِيّعُ ٱنْسَابَكُمُ آيُنَ الْمُتَّقُوْنَ، إِنَّ آكُرَ مَكُمُ عِنُدَ اللَّهِ ٱتَّقَكُمُ. (بیبق) ترجمہ: حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ' اللہ قیامت کے روز فرمائے گا کہ میں نے تنصیں حکم دیا تھا، پھرجس امر میں تم سے میر اعہد و پیان ہوا تھاتم نے اسے ضائع کیااوراین نسبوں کو بلند کیا۔ پس آج میں اپنے نسب کواونچا کروں گا، کہاں ہیں اہل تقویٰ، اللّٰہ کے نز دیکے تم میں سب سے زیادہ مکرم وباعزت وہ ہیں جوتم میں سب سے بڑھ کر (اللّٰہ کا ) ڈر ر کھنےوالے ہوں۔''

**تشریح:**'' تم نے اپن<sup>ن</sup>سبوں کو بلند کیا'' یعنی ہم نے حاپا تھا کہ شعور کی سطح پراصل رشتہ اور ناتہ

تمحارا مجھ سے قائم ہواوراس کوتم اپنے لیے سرمایہ فخر وامتیا تر مجھو۔ میری عظمت کا احساس دوسرے تمام احساسات پر غالب رہے کیکن تم ایسے ناقد رناشناس نطح کہ میری قدر وقیت کا تنہیں مطلق احساس نہ رہا۔ اور نہ اس عہد و پیان کاتم کچھ پاس ولحاظ کر سکے، جونہایت نازک اور وجد آ فریں تھا۔ اس کے مقابلے میں اپنے نسبوں اور خاندانی وقار میں تنہیں زیادہ سامان تسکین نظر آیا۔ تم اپنے نسبوں کو ہی اچھالنے میں لگے رہے۔ یہاں تک کہ اسی میں تمھا ری زندگیاں تمام ہوگئیں اور آج تم میرے روبر وحاضر کردیے گئے۔

آ ج تم جان لو گے کہ تقیقت میں کون سارشتہ ونسب معتبر، پائداراور رفعتوں کا حامل ہے۔ آ ج اہل تقویٰ ہی سرفراز ہوں گے۔ جواس ایک رشتہ اور تعلق پر راضی رہے جوان کے اور میرے درمیان قائم ہوا تھا۔ تو حید کے دامن کو جونہایت مضبوطی سے تھامے رہے۔ اور اسی کواپنے لیے سرما یہ افتخار سمجھتے رہے۔ جنھوں نے اس عہد کو جو میں نے ان سے لیا تھا. جی جان سے عزیز رکھا۔ '' سب سے زیادہ مکرم وہ ہیں جو تم میں سب سے بڑھ کر اللہ کا ڈرر کھنے والے ہیں۔' (الحجرات: ۱۳) یہ الفاظ قرآن کے ہیں جو یہاں نقل ہوتے ہیں۔ اس میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ عزت، کر امت اور بڑائی یا فضیلت کا حقیق معیار کیا ہے۔

تخليق ميں تبديلي

(1) عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: لَعَنَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ ٱلْمُتَشَبِّهِيُنَ مِنَ الرِّجَالِ بِالنِّسَآءِ وَالْمُتَشَبِّهَاتِ مِنَ النِّسَآءِ بِالرِّجَالِ.

**ترجمہ**: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ ﷺ نے لعنت کی ایسے مردوں پر جو عورتوں کی مشابہت اختیار کریں اورا لیی عورتوں پر جومر دوں کا روپ دھاریں۔'' **تنشر بیح:** خدا کی تخلیق کو بد لنے کی کوشش جسارت بے جاہے۔کسی څخص کو بیدتن حاصل نہیں کہ دہ

خدا کے فیصلے اور اس سے منصوب میں دخیل ہوکر اس میں ردوبدل کی کوشش کرے۔خدا کی تحکمت کو اس سے بہتر کوئی دوسرانہیں سمجھ سکتا۔ مرد ہوکر جو شخص عورتوں کی وضع اور ان کی چال ڈ ھال اختیار کرتا ہے یاعورت ہوکر مردانہ وضع اختیار کرنا چاہتی ہے، وہ دراصل خدا کے فیصلے پر معترض ہے، اس لیے اس کا یفتل لاز ماموجب لعنت ہے۔صالح معاشرہ کے لیے ضروری ہے کہ مرد، مرد

بن کرر ہے اورعورت ،عورت کی طرح زندگی گزارے۔اس کے برخلاف جوبھی قدم اٹھایا جائے گا وہ شرافت اور انسانیت کے بالکل منافی ہوگا۔ تہذیب وثقافت کی اساس خدا کی اطاعت اور اس کی بندگی ہے۔خداکی مشیت کی مخالفت تبھی بھی کسی مشحکم اور یا کدار تہذیب کی بنیادنہیں بن سکتی۔جدیدمغربی تہذیب کے زیرا ثر آج صرف ظاہری وضع قطع ہی نہیں بلکہ آپریشن کے ذریعے ے جنس تک کو بدل دینے کاعمل شروع ہو گیا ہے اور یہ چیز کسی بھلائی اور خیر کی نہیں بلکہ لعنت ہی ک موجب ثابت ہور ہی ہے۔ ٢) وَ عَنْهُ قَالَ: لَعَنَ النَّبِيُّ اَلْمُخَانِثُهِ ٱلْمُخَانِثِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالْمُتَرَجِّلاَتِ مِنَ النَّسَاّء. (بخارى) ترجمہ: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے مخنث مردوں اور مردوں کی صورت اختیار کرنے والی عورتوں پرلعنت کی ہے۔'' تشریح: مخنّث کی اصل خنٹ ہے، جس کے معنی نرمی اور شکتگی کے ہیں۔ یہاں مخن سے مرادایسے مرد ہیں جومرد ہوتے ہوئے عورتوں کی مشابہت اختیار کرتے ہیں۔عورتوں کا سالباس یہنچ اور گفتگو میں عورتوں کالب ولہجہ اختیار کرتے ہیں۔ وَ عَنُ اَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: لَعَنَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَ<sup>ا الله</sup>ِ الرَّجُلَ يَلْبَسُ لِبُسَةَ الْمَرُءَ قِ وَالْمَرْءَةَ تَلْبَسُ لِبُسَةَ الرَّجُلِ. (ابوداؤد) ت جمه: حضرت ابوہر مرد من سے روایت ہے کہ رسول خدا ﷺ نے اس مرد پر لعنت کی ہے، جو عورتول كالباس يهني اوراس عورت يرجوم دول كالباس يهني-(٣) وَ عَن ابْن مَسْعُوْدٍ قَالَ: لَعَنَ اللهُ الْوَاشِمَاتِ وُالْمُسْتَوْشِمَاتِ وَ الْمُتَنَمِّصَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسُنِ الْمُغَيّرَاتِ خَلْقَ اللَّهِ، مَالِي لاَ أَلْعَنُ مَنُ لَّعَنَهُ رَسُولُ اللَّهِ مَنْكِنَ وَهُوَ فِي كِتَابِ اللَّهِ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابن مسعودٌ في فرمايا كه الله في العنت كى ب كود في والى اور كدواني والى عورتول پر، اور چہرے کے بال صاف کرانے والی اور حسن کے لیے دانتوں کو کشادہ کرنے والی عورتوں پر جواللہ کی تخلیق اوراس کو بنائی صورت کو بدلتی ہیں، میں کیوں نہاس پرلعنت کروں، جس یررسول اللہ ﷺ نے لعنت کی ہے اور بیا مرکتاب اللہ میں مذکور ہے۔

(۵) وَ عَنْ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي ﷺ قَالَ: لَعَنَ اللَّهُ الُوَاصِلَةَ وَ الْمُسْتَوُصِلَةَ وَالُوَاشِمَةَ وَالْمُسْتَوُشِمَةَ.

کرسکتاہوں۔

ترجمہ: حضرت ابوہریرہؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' اللّٰد نے واصلہ، مستوصلہ، واشمہ اور مستوشمہ پرلعنت کی ہے۔'

تشريح: داصلہ دہ عورت ہے، جوابیخ سر کے بالوں کو لمبا کرنے کی غرض سے اپنے بالوں میں دوسری عورت کے بالوں کا جوڑ لگائے۔ مستوصلہ دہ ہے جو دوسری عورت کے بالوں میں اپنے یا کسی دوسری عورت کے بالوں کا جوڑ لگائے، داشہ جسم کو گودنے والی عورت کو کہتے ہیں اور مستوشمہ دہ عورت ہے، جوابیخ جسم کو دوسرے سے گدوائے۔ بالوں میں جوڑ اور پیوندلگانے کو نبی بیٹھنے زُور (فریب) سے تعبیر فر مایا ہے: سَمَّاہُ الزُّورُ.

(بخاری)

عقیقہ (1) عَنُ سَلُمَانِ بُنِ عَامِرِ الضَّبِّيُّ قَالَ: سَمِعُتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَنَّ يَقُولُ: مَعَ الْعُلاَمِ عَقِيُقَةٌ فَاَهُرِ يُقُواً عَنْهُ دَمًا وَ اَمِيطُوا عَنْهُ الْآذى. (بخارى) ترجمه: حضرت سلمان بن عامر ضَىٌّ بيان كرتے بيں كه ميں نے رسول الله تَعَدَّ (بخارى) موتے ساكة لرُّ كماعقيقہ كرواوراس كى طرف سے خون بہا وّاوراس سے تكليف دوركرو۔ تشريح: بچكى پيدائش پراس كى طرف قربانى پيش كرنى چا ہے۔ يعقيقه يا قربانى در حقيقت خدا كى جناب ميں ميد درخواست ہے كہ وہ منچكوزندہ اور سلامت ركھ اوراس پي كيزہ زندگى عطا كر اور صالح اور نيك بنائے ايك حديث ميں ہے: حُلُّ غُلاَم رَهِيْنَةٌ بِعَقِيْقَةِ مَدْبَحُ عَنْهُ

يَوْمَ سَابِعِهِ وَ يُحَلَقُ وَ يُسَمّى (ابوداؤد)" مر بچه ايخ عقيقه ك بد لے كروى ہے۔ اس كى پیدائش کے ساتویں دن اس کی طرف سے جانور ذبح کیا جائے ، اس کا سرمونڈ ا جائے اور اس کا نام رکھا جائے۔'' '' اس سے تکلیف دورکرو'' یعنی اس کے سر کے بال اور میل کچیل دورکر واور اسے خسل دوکہ بیاس کی زندگی کے لیے فال نیک ثابت ہو۔ ٢٧ وَ عَنُ أُمَّ كُوُزٌّ قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: عَنِ الْغُلاَمِ شَاتَان مِثْلاَن وَ عَنِ الُجَارِيَةِ شَاةٌ. (ابوداؤد) ترجمه: حفزت أم كرزٌّ بروايت ب كدرسول الله عن فرمايا: " (عقيق ميس) لر كى طرف سے دوبکریاں کیساں اورلڑ کی کی طرف سے ایک بکری ذخ کی جائے۔'' تحنيك واذان (1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ لَمُ كَانَ يُؤْتِى بِالصِّبْيَانِ فَيُبَرِّكُ عَلَيْهِمُ وَ يُحَنَّكُهُمُ. (مسلم) ترجمه: حضرت عائشة بيان فرماتي مي كدرسول اللد ك ياس (نوزائيده) بيح لائ جات اورآ پؓ ان کے لیے برکت کی دعافر ماتے اوران کے تالومیں کھجور چبا کر ملتے۔ تشريح: تحجوريا كونى ميٹھى چيز چبا كراہے بچے كے تالوميں لگايا جائے، اسے تحنيك كہتے ہیں۔ تحنیک کرنے والانیک اور صالح ہو۔ بیمل مسنون ہے۔ برکت کے لیے کیا جانا جا ہے۔ ٢) وَ عَنُ أَبِى رَافِعِ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكَ أَذَى فِي أُذُن الْحَسَنِ بُنِ عَلِي حِيْنَ وَلَدَتْهُ فَاطِّمَةُ بِالصَّلُوةِ. (تردى) ترجمه: حضرت ابورافع کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کود یکھا کہ آپ نے حسین ابن علق کے کان میں اذان دی جب کہ حضرت فاطمہ ؓ کے یہاں ان کی ولادت ہوئی اور بیاذان نماز کی اذان ہی کی طرح کی تھی۔ **تیشریح:** ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بچہ پیدا ہوتو اس کے دائیں کان میں اذان دے اور باً ئیں کان میں تکبیر کیے۔امام نو دکؓ کی کتاب الروضہ میں ہے کہ بچہ کے کان میں بیرکہنا بھی مستحب

ہے: اِنِّى أَعِيْدُهَا بِكَ وَ ذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيُمِ ' ميں اسے اور اس كى ذريت كو شيطان مردود مے محفوظ رہنے کے لیے تیری پناہ چاہتا ہوں۔'

بیچ کے کان میں اذ ان دینے کا منشاء میہ ہے کہ سب سے پہلے بچہ کے کان میں تو حید کی آ واز پہنچا دراس بات کی آ رز دکی جائے کہ میہ بچہ خدائے واحد کا فر ماں بردارا دراس کا پر ستار بن کر زندگی بسر کرے۔

بچوں کے نام عَبُدُ اللَّهِ وَ عَبُدُ الرَّحْمَٰنِ. (مسلم) ترجمه: حضرت ابن عمر ب روايت ب كدرسول الله عظم ف ارشاد فرمايا: " الله كنزديك تمھارے ناموں میں بہترین نام عبداللداورعبدالرحمٰن ہیں۔'' **تشریح:** بچوں کا نام جہاں تک ہو سکے اچھے سے اچھا رکھنا جا ہیے۔عبد اللہ اور عبد ال<sup>ر</sup>طن کو بہترین نام اس لیے کہا گیا کہ ان ناموں سے اس حقیقت کا اظہار ہوتا ہے کہ آ دمی کی حیثیت خدا کے بندے کی ہےاورخدا کابندہ ہونا کوئی عاراورذلت کی بات نہیں ہے۔ ٢) وَ عَنُ اَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٢ اللَّهِ عَنْ اَلْكُسُمَاءِ يَوُمَ الْقِيلَةِ عِندَ اللهِ رَجُلٌ يُسَمِّى مَلِكَ الْأَمُلاكِ. (بخارى) ترجمه: حضرت ابو ہر مریدة ب روايت ب كدرسول الله عظ فرمايا: " قيامت كروز الله کے زدیک بدترین نام والا و دہنخص ہوگا، جس کا نام شہنشاہ ہوگا۔'' تشريح: حقيقى بادشاه بھى خداكے سواكوئى دوسرانہيں ہے چہ جائے كہ سى كوشہنشاہ يعنى بادشا ہوں کابادشاہ کہاجائے۔وصف شہنشا ہیت تو صرف اللہ ہی کو حاصل ہے۔ دوسرا کوئی نہیں جواس وصف میں اس کا شریک ہو۔ اس لیے انسان کے لیے شہنشاہ پا اس طرح کے دوسرے نام باعث ِرسوائی ہی ہو سکتے ہیں۔ بیحقیقت آج نہیں تو کل قیامت کے روز عیاں ہو کرر ہے گی۔ ٣) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌّ أَنَّ بِنُتًا كَانَتُ لِعُمَرٌّ يُقَالَ لَهَا عَاصِيَةً فَسَمَّهَا رَسُوُلُ اللَّهِ جَمِيُلَةً. (مسلم)

101

كلامرنبوت جلدسوم

**ترجمہ**: حضرت ابن عمر ؓ سے روایت ہے کہ حضرت عمرؓ کے ایک بیٹی تھی جس کو عاصیہ ( جمعنی كَنْهَار) كماجا تا تقا- چنانچەرسول اللد تلكة ف- اس كا نام (بدل كر) جميله ركھ ديا-**تشریح:** زمانہ جاہلیت میں عرب اپنے بچوں کا نام عاصی یا عاصیہ رکھتے تھے، جس کے معنی کنہگار، نافر مان، سرکش اور متکبر کے ہوتے ہیں۔ اسلام کے ظہور میں آنے کے بعدایسے نام جو جابلی تہذیب کے مظہر تھے کیوں کر گوارا ہو سکتے تھے۔جیسا کہ مختلف روایات سے پتہ چکتا ہے کہ بیہ اور اس طرح کے دوسرے ناموں کو حضور ﷺ نے سخت ناپسند فرمایا اور بہت سے ایسے نام جو اسلامی نقطہ نظر سے صحیح نہ تھے آ پؓ نے بدل دیے۔ عاصی کا نام عزیز رکھا۔ حزن کوجس کے معنی سخت اور دشوارگز ارز مین کے ہوتے ہیں، بدل کر سہل عطا فرمایا۔ آپؓ نے شہاب کے بدلے ہشام اور حرب کے بدلے سلم نام رکھا۔ مضطجی (لیٹنے والا) کومنبعث (اٹھنے والا) سے بدل ديا\_اورجس زمين كانام عفره (غير آباد، بنجر) تقا أسے حضره (شاداب) فرمايا۔ شعب الضلالہ کا نام شعب الہدیٰ اور بنوالزینہ کا نام بنوالرشدہ رکھا (ابوداؤد)۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جونام اسلامی مزاج کےخلاف ہوں ان کوبدلا جا سکتا ہے بلکہان کوبدل ہی دینا چاہیے۔ (٣) وَ عَنُ زَيْنَبَ بِنُتِ آبِى سَلُمَةً قَالَتُ سُمِّيْتُ بَرَّةَ. فَقَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَكَنِ اللهُ عَالَتُهُ اللهُ عَالَتُهُ اللهُ عَالَتُهُ اللهُ عَالَتُهُ اللهُ عَالَتُهُ عَالَ وَعُمَالًا عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَ اللهُ عَالَتُهُ عَالَ وَعُمَالًا عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَةً عَالَ أَعْ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَةً عَالَةً عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَةً عَالَ أَعَنُهُ عَالَةً عَالَ أَعْ عَالَةً عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَ أَعْهُ عَالَتُهُ عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَهُ عَالَةً عَالَهُ عَالَةً عَالَهُ عَالَةً عَالَتُهُ عَالَةًا عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَ عالَمُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَهُ عَالَةً عَالَةً عَالَتُهُ عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَةً عَالَ عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ ع عَالَتُهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَةًا عَالَةً عَالَتُهُ عَالَهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَالَتُهُ عَ لاَ تُزَكُّوا اَنْفُسَكُمُ اللَّهُ اَعْلَمُ بِاَهُلِ الْبِرِّ مِنْكُمُ. سَمُّوُهَا زَيْنَبَ. (مسلم) **ترجمه:** حضرت زينب بنت ابي سلمةً <sup>كہ</sup>تى ہيں كہ ميرا نام برہ ( نيكوكار) رکھا گيا تو رسول الله عظ فرمایا: ' این تعریف نه کرویتم میں جونیکوکار ہے اسے اللہ بخوبی جانتا ہے۔ اس کا نام زينب ركھو۔'

**تشریح:** مطلب میہ ہے کہ کسی کا نام اییانہیں ہونا چاہیے، جس میں خودستائی اور خود پسندی کا پہلو پایا جا تا ہو۔خودا پنی تعریف کرنی تواضع اور جذبہ بجبودیت کے منافی ہے۔اگر کوئی نیک اور خدا کا پسندیدہ ہے تو دہ خدا کی نگاہ سے چھپانہیں رہ سکتا۔

عنسل اورصفائي ستقرائي

(1) عَنُ أَبِى هُوَ يُورَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ أَنُ يَعْتَبِ عَنُ اللهِ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ أَنُ يَعْتَسِلَ فِى كُلِّ سُبْعَةِ أَيَّامٍ يَّغُمِ أَ رَأْسَهُ وَ جَسَدَهُ.

ترجمه: حضرت ابو بريرة مريرة محدوايت ب كدرسول اللدينة ف ارشادفر مايا: "خدا كا برمسلمان پر بیچق ہے کہ وہ ہر ہفتہ میں عنسل کرے۔اپنے سراور بدن کودھوئے۔'' تشریح: مسلمان خدا کی رضا اورخوشی کا طالب ہوتا ہے اس لیے اس پرخدانے اپناحق جتایا ہے۔ہم اپنے جسم کوصاف اور یاک رکھیں، یہ ہم پرخدا کا ایک حق ہے۔اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ خدا کواپنے مسلم بندے سے کتنا گہراتعلق ہوتا ہے۔وہ نہیں چا ہتا کہ اس کے محبوب بندے گندے رہیں۔ انھیں ہفتہ میں کم ہے کم ایک بارتو لاز مأغنسل کرنا جا ہے اور سراور بدن کو دھوکر خوب صاف رکھنا جاہے۔اگرکوئی ہرروز نہانے کوا پنامعمول بنالے تو کیا کہنا ،کیکن اے لازم نہیں کیا گیا کہ اس میں بعض لوگوں کو دشواری پیش آ سکتی ہے۔ نبی ﷺ کی دیگراحادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آ دمی پڑنسل جنابت فرض ہے۔ یعنی اس نے اگر بیوی سے مباشرت کی ہے تو اس کے لیے نسل کرنا ضروری ہے عنسل کیے بغیر دہ نماز نہیں یڑ دسکتا۔ اسی طرح اگر کسی کوا حتلام ہو گیا تو اس کے لیے بھی ضروری ہے کہ دہ با قاعدہ مخسل کرے۔ ٢> وَ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَنْهُ عَالَ عَلَيْهِ عَلَيْ الله عاليه الله عاليه الله الله عاليه عليه عاليه الله عاليه ما عاليه عا الله عاليه ع وَالْإِسْتِحْدَادُ وَ قَصُّ الشَّارِبِ وَ تَقْلِيُمُ الْأَظْفَارِ وَ نَتُفُ الْأَبَاطِ. (بخاری) ترجمہ: حضرت ابو ہر میرہؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کہ بیفر ماتے ہوئے سنا کہ فطری چیزیں پانچ ہیں: ختنہ کرنا، موئے زیریاف کوصاف کرنا، مونچھوں کو کتر وانا، ناخنوں کو کٹوانا اور بغل کے بالوں کوا کھاڑنا۔'

تشريح:ان چیزوں کے فطری ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ آدمی اگر سی تعصب کا شکار نہ ہوتو ان چیزوں کی معقولیت بالکل داضح ہے کہ اس کے سیحصنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آ سکتی۔ بیہ پانچوں ہی چیزیں اصل میں جسم کی صفائی ستھرائی سے تعلق رکھتی ہیں۔ ختنہ نہ کرانے سے عضو خاص کی صفائی نہیں ہو پاتی۔طبی تحقیق بیہ ہے کہ جن کے ختنے ہوئے ہوں وہ عضو تناسل کے سرطان (Penis Cancer) سے محفوظ رہتے ہیں۔سرطان کے علاوہ اور دوسرے مہلک امراض سے بھی آدمی کی حفاظت ہوتی ہے۔

ناخن کٹوانا،موئے زیرِناف اور بغل کے بالوں کوصاف کرنا کتنا ضروری ہےا سے ہر ستھرے ذوق کا آ دمی جانتا ہے، اس سلسلے میں پچھ کہنے کی ضرورت نہیں ہے۔مو خچھوں کے کتروانے کا تعلق بھی صفائی سے ہے، جن لوگوں کی مو خیص بڑی لمبی ہوتی ہیں کھاتے پیتے وقت انھیں ان کی طرف سے بڑی اختیاط کرنی پڑتی ہے، لیکن اس کے بعض دوسرے پہلو بھی ہیں۔ ہونٹوں میں بڑے تیز اور حساس قسم کے گلینڈز (Glands) ہوتے ہیں۔ او پر ہونٹ کے گلینڈز میں ایسے ہارمون پیدا ہوتے ہیں جن کے لیے پانی بھی ضروری ہے اور بیرونی اثرات بھی۔ مو نچھوں کو تر شوانے اور ان کوہلکی کرنے سے ہونٹ پر پانی بھی لگے گا اور وہ بیرونی ہوائی اثرات بھی۔ بہ آسانی قبول کر سکے گا۔

ایک روایت میں ہے کہ فطری چیزیں دس ہیں: پاپنچ یہی ہیں جن کا ذکراس حدیث میں کیا گیا ہے باقی پاپنچ بیہ ہیں: سر پر بال ہوں تو ما نگ نکالنا،کلی کرنا، ناک صاف کرنا،مسواک کرنااور پانی سے استنجا کرنا،ان کا بھی فطری ہونا بالکل ظاہر ہے۔

يبين بإخانه ك آواب (1) عَنُ أَبِي قَتَادَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ الذَا شَرِبَ اَحَدُ تُحُمُ فَلاَ يَتَنَفَّسُ فِي الْإِنَاءِ وَ إِذَا اَتَى الْحَلاَءَ فَلاَ يَمَسَّ ذَكَرَهُ بِيَمِيْنِهِ. ترجمه: حضرت ابوقادةٌ مردايت ب كهرسول الله تَن فرمايا: '' جبتم ميں سے كوئى پانى بے تو (پانى بينے ك) برتن ميں سانس نہ لے۔ اور جب پا خانہ جائے تو دائيں ہاتھ سے عضو مخصوص كونہ چھوتے ''

تشريح: ال حديث كا مطلب بي ہے كہ جس گلال يا برتن سے پانى پى رہے ہوں، پانى پينے وقت ال ميں سانس نہ ليں كيوں كہ بيا ك ناز يباطر يقد ہے اور نظافت كے بھى خلاف ہے ۔ عضو مخصوص كودھونے وغيرہ كے ليے اسے ہاتھ لكاكيں تو داياں ہاتھ نہ لكاكيں بلكہ ال طرح ك كام ك ليے ہميشہ باياں ہاتھ استعال كرنا چا ہے۔ ( م م ) اَوُ بَوُلِ اَوُ نَسُتَنْ حِيْ بِالْيَمِيْنِ. ترجمه: حضرت سكمانٌ بيان كرتے ہيں كہ درسول اللہ تھے نے ہميں ال بات سے منع فرما يا ہے ترجمہ: حضرت سكمانٌ بيان كرتے ہيں كہ درسول اللہ تھے نہ ميں ال بات سے منع فرما يا ہے

کہ ہم پاخانہ یا پیشاب کے وقت قبلہ کی طرف منہ کریں۔ یا ہم دائیں ہاتھ سے استنجا کریں۔''

تشريح: معلوم ہوا کہ پاخانہ پیٹاب کرتے دقت قبلہ کی طرف پشت بھی نہیں ہونی چا ہے۔ کعبہ کی عظمت کا نقاضا ہے کہ نداس کی طرف تھوکا جائے اور نداس کی طرف پا وَں پھیلاً میں۔ پیٹاب پاخانہ سے فارغ ہونے کے بعد نجاست سے اپنے آپ کو پاک کرنے کی فرض سے جب آب دست یا ڈھیلا لیں تو اس کے لیے دایاں ہا تھ کے بجائے بایاں ہا تھ استعال کریں۔ (۳) وَ عَنُ أَنَسُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّٰهِ الَٰذَا دَحَلَ الْحُلاَءَ يَقُولُ اللَّٰهُمَّ الَّٰہِ اعُودُذِ بِکَ مِنَ الْحُبُثِ وَالْحَبَائِثِ. (بخاری مسلم) ترجمہ: حضرت انس پیان فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ عظی بیت الخلا میں داخل ہونے کا ارادہ فرماتے تو بید دعا پڑھتے: اللَّٰهُمَّ الَٰہُی اَخُودُ بِکَ مِنَ الْحُبُثِ وَالْحَبَائِثِ ''اے اللّٰہ میں ارادہ فرماتے تو بید دعا پڑھتے: اللَّٰهُمَ الَٰہُ اَخُولُ مِنَ الْحُبُثِ وَالْحَبَائِتِ نَالَ اللّٰہُ مَالَٰہِ تری پناہ لیتا ہوں ناپاک جنوں اور ناپاک جنیوں سے بچنے کے لیے۔'' ہوتے ہیں اس لیے ان کے اثرات سے بچنے کے لیے اپناہ طلب کرکا ہے تو ال

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ وَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ مَعْلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ

تشريح: پنديده بات اب بھی يہی ہے کہ ہرنماز کے ليے مسواک کی جائے اور مستحب يہی ہے کہ عشاء کی نماز تاخير سے پڑھی جائے۔ اگر امت کی دشواری اور مشکلات پیشِ نظر نہ ہوتیں تو واجب کردیا جاتا کہ لوگ لاز ماً ہرنماز کے موقع پر مسواک کیا کریں اور عشاء کی نماز کو لاز ماً وہ تاخیر ہی سے پڑھیں۔ تہائی یا نصف شب گز رنے سے پہلے عشاء کی نماز ادانہ کریں۔ (شافی مَدْضَاةٌ لِلرَّبِّ.

كلامرنبوت جلدسوم

**ترجمه**: حضرت عائشةْ فرماتى ميں كەرسولِ خداً نے فرمايا: '' مسواك منەكى ياكيز گى كا ذريعة ہےاورر ب کی رضاوخوش نو دی کا باعث ہے۔'' تشریح: مسواک کے جنتے بھی فائدے بتائے جائیں وہ کم ہیں۔منہ کی صفائی اور یا کیزگی کے لیے میواک کرنا ضروری ہے۔ نبی ﷺ مسواک کا بہت اہتمام فرماتے تھے۔ سوجانے یا حیب رہنے کی وجہ سے یا کچھ نہ کھانے پینے کے سبب سے (جیسے روز ہ رکھنے سے ) منہ کا مزہ بگڑ جاتا ہے اور منہ سے ایک قشم کی نا گوار ہوآ نے لگتی ہے، ایسی صورت میں مسواک کرنا نہایت ضروری ہے۔ ہمارے یہاں نیم کے درخت کی مسواک کو مفید سمجھا جاتا ہے۔ حدیث میں پیلو کے درخت کی مسواک کا ذکر ملتا ہے۔علماء کے نز دیک مسواک کی فضیلت میں جالیس احادیث منقول ہوئی ہیں۔ نبی سے معلوم ہوا کرتے تھے۔ اس سے پہلے مسواک کرتے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اپنے گھر میں نظافت اور یا کیزگی کا خیال رکھنا کس درجہ پیندیدہ ہے۔منہ صاف رہے گا تو آپس میں ملنے جلنے اور گفتگو کرنے سے کسی کو کسی قشم کی تکلیف محسوس نہیں ہو سکتی۔علامہ ابن ججڑ کے نز دیک تواس حدیث میں ہ<sup>ش</sup>خص کے لیے ایک طرح کی تاکید ہے کہ جب وہ اپنے گھر میں داخل ہوتو سب سے پہلے وہ مسواک کر کے منہ کوصاف کرے۔ سرکے پال ترجمه: حضرت ابو ہر ریم صروایت ہے کہ رسول اللد ﷺ نے فرمایا: "جس کے بال ہوں اُسے چاہیے کہ ان کواچھی طرح رکھے''

تشريح: مطلب بير ج كدمر پربال ركھ توان كى حفاظت بھى كرے بالوں كودھوتے ، مريمى تيل ڈالے اور كنگھى كرے - ايباند ہوكہ مرك بال ايسے بھرے اور الجھے ہوتے ہوں كہ ديكھ كر وحشت ہونے لگے۔ (٢) وَ عَنُ قَتَادَةٌ قَالَ: سَاَلُتُ اَنَسَ بُنِ مَالِكٍ عَنُ شَعُو رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْتَ الْهُ فَقَالَ: كَانَ شَعُو رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْتِ رَجِلاً لَيْسَ بِالسَّبِطِ وَلاَ الْجَعُدِ بَيْنَ أُذْنَيْهِ وَ عَاتِقِه.

ترجمه: حضرت قادة بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت انس بن مالک سے رسول اللہ ﷺ کے بالوں کے بارے میں یو چھا تو انھوں نے بتایا کہ رسول اللہ ﷺ کے بال نہ تو زیادہ گھونگریا لے تھے اورنہ بہت زیادہ سید ھے بلکہ اعتدال پر تھاور آپ کے بال کانوں اور مونڈ ھوں کے درمیان تھے۔ (٣) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنِ الْقَزَع. (بخاری) ترجمه: حفرت ابن عمر مردايت ب كدرسول اللدي فقرع منع فرمايا ب-تشریح: قزع سے مرادیہ ہے کہ سرکے بال کچھ تو مونڈ ائیں اور کچھ باقی رکھیں۔ چناں چہ حضرت نافعٌ قَرْع کے بارے کہتے ہیں: یُحْلَقُ بَعْضُ رَأْسِ الصَّبِيّ وَ یُتُرَکُ بَعْضٌ (مَلْم) '' بچے کے سرکا کچھ حصہ مونڈ نااور کچھ چھوڑ دینا قزع ہے۔'' ٣) وَ عَنُ أَبِى سَلَمَةٌ قَالَ: كَانَ أَزُوَاجُ النَّبِيِّ عَلَنِكْ مِنُ رُؤُسِهِنَّ حَتَّى يَكُوُنَ كَالُوَفَرَةِ. (مىلم) ترجمہ: حضرت ابوسلمہ بیان کرتے ہیں نبی ﷺ کی بیویاں اپنے سرکے بال کتر واتی تھیں یہاں تك كه بال كانوں تك ركھتى تھيں ۔ تشریح: حضور ﷺ کی از واج مطہرات شایدر سول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد ترک زینت کے خیال سے ایسا کرتی رہی ہوں ۔ یہی رائے قاضی عیاضؓ اور دوسر ے اہل علم کی بھی ہے۔ زيب وزينت بإسنگار (نیائی) ترجمه: حضرت على فرمات بي كدرسول الله ي العمان المورتون كوسرمند اف م منع فرمايا ب-تشریح: سرے بال عورتوں کی زینت ہیں، اسی لیے ان کومنڈ انے سے منع فر مایا۔ آرائش اور سنگارعورتوں کی ایک فطری ضرورت ہے۔ ٢> وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَدِمَتُ عَلَى النَّبِي اللَّهِ حُلْيَةٌ مِّنُ عِنْدِ النَّجَاشِيَّ آهُدَاهَا لَهُ فِيُهَا حَاتِمٌ مِّنُ ذَهَبٍ فِيهِ فَصٌّ حَبَشِيٌّ قَالَتُ: فَاَخَذَهُ رَسُوُلُ اللَّهِ بِعُوُدٍ مُعُرِضًا عَنُهُ أَوُ بِبَعْضِ أَصَابِعِهِ ثُمَّ دَعَا أُمَامَةَ بِنُتَ آبِي الْعَاصِ بِنُتَ إبْنَتِهِ زَيْنَبَ فَقَالَ: تَحَلِّى بِهٰذَا يَا بُنَيَّةً. (ابوداؤد)

ترجمہ: حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ کے پاس نجاشی (شاوجش) کی طرف سے زیورا یا،ا سے نجاش نے آپ کوبطور تھنہ بھیجاتھا۔اس میں ایک سونے کی انگوشی تھی،جس میں حبش تكيينه جزا ہوا تھا۔ حضرت عا نَشْهُ فرماتی ہیں كہرسول اللہ ﷺ نے اے لکڑى يا نگل سے چھوامگر اس کی طرف توجہ نہ کی۔ پھرآ پ ﷺ نے اُمامہ بنت ابی العاص ؓ حضرت زینبؓ کی بیٹی کو جوآ پ ﷺ کی نواسی تھیں بلایا اور فرمایا:''اے بیٹی تواہے پہن لے۔'' تشریح: سونے کے زیورات اورریشم کا استعال صرف عورتوں کے لیے جائز ہے، مردوں کے لیےان کااستعال روانہیں ہے۔ (٣) وَ عَنْهَا أَنَّ هِنُدًا بِنُتَ عُتْبَةَ قَالَتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ بَايَعْنِي، فَقَالَ: لاَ أَبَايعُكَ حَتَّى تُغَيَّر يُ كَفِّيُكِ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت عائشة ، روايت ب كدعته كى بيثى منده في جب كها كدا اللد كي مجصى بيعت كر ليجياتو آب 🕮 نے فرمايا: '' جب تك تم اپنے ہاتھوں ( كومہندى لگا كران ) كى رنگت متغیرنہ کرلوگی میں تم سے بیعت نہیں لوں گا۔' تشریح: عورت کے لیے ضروری ہے کہ وہ زینت اور اپنی نسائیت کے نقاضوں کونظر انداز نہ کرے۔ عورت کے لیے مستحب ہے کہ وہ ہاتھوں میں مہندی لگائے۔ (٣) وَ أَنَّسٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ كَانَ خَاتَمَهُ مِنْ فِضَّةٍ وَكَانَ فَصُّهُ مِنْهُ. (بخاری) ترجمہ: حُضرت انسؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ کی انگوٹھی جاندی کی تھی اور اس کا تکبینہ بھی چاندی،ی کاتھا۔ **تشریح:**روایت میں آپ ﷺ کےالیں انگوٹھی پہنچ کا ذکر بھی ملتا ہے، جس کا نگیبن<sup>ے</sup> بش تھا۔ حبش ے مرادعیق ہے عقیق کی کان حبشہ اور یمن میں پائی جاتی تھی ۔ (۵) وَ عَنُ عَلِيٌّانَ النَّبِيَّ النَّبِيَ المَنْكِ أَحَذَ حَرِيُراً فَجَعَلَهُ فِي يَمِيْنِهِ وَ اَخَذَ ذَهَبًا فَجَعَلَهُ فِيُ شِمَالِهِ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ هٰذَيْنِ حَرَامٌ عَلَى ذُكُورِ أُمَّتِي. (احمه، ابودا ؤد، نسائی) ترجمہ: حضرت علیؓ سےروایت ہے کہ نبی ﷺ نے ریشم لیا اورا سے اپنے دائیں ہاتھ میں پکڑا اورآ ب نے اس طرح سونا لیا اور اس کو بائیں ہاتھ میں پکڑا، پھر فر مایا:'' بید دونوں چیزیں میری امت کے مردوں پر حرام ہیں۔'

كلامرنبوت جلدسوم

تشریح: لینی رئیشی لباس اور سونے کی انگوشی وغیرہ کا استعال مسلم مردوں کے لیے دنیا میں بالکل جائز نہیں ہے۔ آرایش اورزیب وزینت کوعورتوں ہی کے لیے روارکھا گیا ہے تا کہ انھیں اینے شوہروں کی محبت زیادہ سے زیادہ حاصل ہو سکے۔ مرداگرزیادہ زینت کے چکر میں پڑتے ہیں اور سونے اور ریشم سے اپنے کو سجانے کے ذوق وشوق میں مبتلا ہوتے ہیں تو وہ جہاد فی سبیل اللّٰداورخدا کے راہتے میں سرّگرمی دکھانے کی اہلیت کھو بیٹھیں گےاور آخرت کی طرف سے غافل ہوجائیں گے۔ایک حدیث میں حربرودیبا کے پہننے سے بی نہیں،ان کے فرش پر بیٹھنے سے بھی منع فر مایا گیا ہے (بخاری مسلم )۔ البہ چلبی ضرورت کے تحت رئیٹمی کپڑا پہننے کی اجازت آ پ نے مردکوبھی دی ہے۔ چناں چہ حضور ﷺ نے حضرت زبیر ؓ اور حضرت عبدالرحمٰن بن عوف ؓ کوریشمی کپڑا پہننے کی اجازت دے دی تھی۔ (بخارى،مسلم) <١> وَ عَنُ عِمُرَانَ بُنِ حُصَيُنٌ أَنَّ النَبِيُّ أَلَّ قَالَ: أَلاَ وَطِيُبُ الرِّجَالِ رِيْحُ لاَ لَوْنَ لَهُ وَ طِيُبُ النِّسَآءِ لَوُنٌ لاَ رِيْحَ لَهُ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت عمران بن حصین سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' یا درکھو، مرد جوخوشبو استعال کریں وہ ایسی ہو کہ اس میں مہک تو ہولیکن رنگ نہ ہواورعورتوں کی خوشبو میں رنگ تو ہومگر مهک نه ہو۔ **تشریح:** لیحن مرد جوخوشبولگائیں اس میں رنگ نہ ہوتا کہ اس خوشبو سے ان کے کپڑ ے رنگین نہ ہوں۔رنگ ادر چیک دغیرہ کااصل تعلق مردوں سے نہیں عورتوں سے ہوتا ہے۔

عورتيل جونوشبواستعال كريں اس ميں رنگ ہوتيز خوشبونہ ہو۔ جيسے زعفران ، مہندى وغيرہ كەان ميں رنگ تو ہوتا ہے ليكن خوشبواتى تيزنہيں ہوتى كه دورتك پھيل سكما ور گھر كے باہر نكل كراجنبى اورنامحرم مردول كوا پى طرف متوجه كر بے اوران كے ليے فتنه كا سبب بن سكے ايك حديث ميں ہے : إذا استَعُطَرَتِ الْمُرْأَةُ فَمَرَّتُ عَلَى الْقَوْمِ لِيَجِدُوا رِيُحَها فَعِي حَذَا وَ حَذَا قَالَ قَوُلاً شَدِيُدًا (ابوداوَد) '' جب عورت عطر لگائے پھر مردول ميں جائے كه وہ اس كى خوشبو سوكھيں تو وہ ايى اورا ليى ہے ۔ آپ نے بہت خت بات کہى۔' وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ اللَّہُ قَالَ : اِكْتَحِلُوا اللَّ تُعِدِ فَإِنَّهُ يَجُلُوا الْبَصَرَ وَ يُنْبِتُ الشَّعُورَ .

كلامر نبوت جلدسوم

پیش نظرر بی ہو۔

ترجمه: حضرت ابن عبالؓ ہے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' اصفہانی سرمہ لگایا کرو کیوں کہ وہ بینائی کو بڑھا تا اور بالوں یعنی پکوں کواُگا تاہے۔'' تشریح: اصفہانی سرمہ کے لیے متن میں اندلفظ آیا ہے، جوایک خاص سرمہ کا نام ہے، بعض اہل علم کے نز دیک اس سے مرادسرمہ اصفہانی ہے۔ بیہ پلکوں کواُگا تا ہے اور سب جانتے ہیں کہ بیہ پلیس آنکھوں کی زیبائی اورحفاظت دونوں کی ضامس ہوا کرتی ہیں۔ (٨) وَ عَنْ أَبِى هُرَيُرَةٌ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ لَا اللهُ قَالَ: إِنَّ الْيَهُوْدَ وَالنَّصَارِى لاَ يَصْبِغُوْنَ فَخَالِفُوُهُمُ. (مىلم) **ترجمہ**: حضرت ابو ہر ریڑہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فر مایا:'' یہوداور نصار کی خضاب مہیں کرتے توتم ان کےخلاف کرو(لیتنی خضاب کرو)۔'' **تشریح:** آنکھ بند کر کے کسی غیر قوم کے رسم ورواج کی تقلید درست نہیں ہے۔اپنی وضع کو حتی الا مکان برقر اررکھنا چاہیے۔اسلام نے خضاب کی اجازت دی ہے۔زردرنگ کے خضاب سے *کسی کو*اختلاف نہیں ہے۔ حضرت ابو ہر ری<sup>ڈ</sup> حناوغیرہ سے خضاب کرتے تھے۔ سیاہ خضاب کے بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض کے نز دیک سیاہ خضاب بالکل ہی ممنوع ہے۔ بعض اسے مكروه تمجھتے ہيں۔اسلاف ميں بعض بزرگوں مثلاً حضرت عثمانؓ، حضرت حسنؓ، اور حضرت حسينؓ اور عقبہ بن عامرؓ سے سیاہ خضاب کرنا ثابت ہے۔شاید کوئی اہم دینی ضرورت ان حضرات کے

لباس (1) عَنِ ابُنِ عُمَرٌ عَنِ النَّبِيَ عَلَ<sup>نَسِنَ</sup> قَالَ: مَنُ جَوَّ ثَوُبَهُ حُيُلاَءَ لَمُ يَنْظُو اللَّهُ الَيْهِ يَوُمَ الْقِيلَمَةِ. ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ ہی ﷺ نے فرمایا:'' جو شخص غرور وتکبر کے طور پر اپن (جسم کے ) کپڑ کے شیٹا ہوا چلے گا، قیامت کے روز خدا اس کی طرف (رحمت کی نظر سے ) نہیں دیکھے گا۔' تشریح: لباس اللہ نے ستر پیش اورزینت کے لیے اتا را ہے۔لباس اس لیے نہیں نازل کیا گیا كلامرنبوت جلدسوم

ہے کہ کوئی فخر جتائے اور عام لوگوں کے مقابلے میں اپنے کوفائق وبہتر خاہر کرے اور ان کی تحقیر کرے۔جس کسی نے دنیا میں متکبر بننے کی کوشش کی ہوگی ،خدا اسے رحمت کی نظر سے نہیں دیکھے گا۔اگر کوئی غرور اور تکبر کے بغیر پا ٹحجامے یا تہ بند کوٹخنوں سے نیچے لٹکائے جب بھی اس کا میڈل ناپسندید ہ قرار پائے گا۔اور اگر دہ کسی عذر کی وجہ سے ایسا کرتا ہے تو بات دوسری ہے۔

ایک روایت میں ہے: مَنُ لَبِسَ تَوُبَ شُهُرَةٍ فِی الدُّنْيَا ٱلْبَسَهُ اللَّهُ تَوُبَ مَذِلَّةٍ يَوُمَ الْقِيْمَةِ (احمہ) ابودا وَد، ابن ماجہ)'' جو څخص دنیا میں شہرت کا لباس زیب تن کرےگا۔ اللّه قیامت کے روز اسے ذلت کا لباس پہنائےگا۔' یعنی جو شخص اعلیٰ لباس اس غرض سے پہنتا ہے کہ دنیا میں اس کی شہرت ہوا ورلوگ اس کی بڑا کے کی معترف ہوں اس کو قیامت کے روز ذلت اور رسوائی سے دوچار ہونا پڑےگا۔

(۲) وَ عَنُ أَبِى مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْنَا فَ قَالَ: أُحِلُّ الذَّهَبُ، وَالْحَرِيرُ لِلْأَنَاثِ مِنُ أُمَّتِى وَ حُرِّمَ عَلَى ذُكُورِهَا. (ترذى،نانَ) ترجمه: حضرت ابوموى اشعرى محدوايت محكمة بي قال فرمايا: ' ميرى امت كى عورتوں كے ليے سونا اورريش حلال محاور امت كے مردول پر حرام مے۔' (٣) وَ عَنُ عَدُ مَدُورَ فُرُورَ عَنُ مَدَوَ مَدَول مَدَوَى مَدَوى مَدَوى مَدَوى مَدَوَى مَدَوى مَدَوى مَدَوَى مَدَعَنَ مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَيْ مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَدَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَعَنَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَعَنَ مَدَوَى مَدَوَى مَدَمَوْل مَدَوَى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوى مَدَوَى مَدَوَى مَدَوْعَالَى مَدَوْعَالَ مَدَوْعَال مَدَوْمَ مَدَوْعَال مَدَوْسَدَوْسَدَ مَدَوْعَ مُوْسَدَ مَدَوْسَ مَدَوْعَ مَدَوْسَ مَدَوْسَدَ مَدَوْسَدَ مَدَوْعَ مَدَوْسَ مَدَوْسَ مَدَوْ مَدَو مَدَوْعَ مَدَوْعَ مَدَوْعَ مَدَى مُوالَعَ مَدَوْسَدَ مَدَوْعَ مَدَوْسَ مَدَوْعَ مَدَوْسَلَعَ مَدَوْسَ مَدَوْسَ مَدَوْسَ مَدَوْعَ مَدَ مَدَوى مُعْدَى مَدَوى مُوسَعَى مَدَوى مَدَوى مُوسَعَى مَدَوى مَدَى مَدَى مُولَى مُوسَعَانَ مَدَوى مَدَوى مَدَي مَدَاعَ مَدَي مَدَامَ مَدَوى مُعَدَى مَدَاوى مُعْمَ مُنْ مُوسَعَى مُوسَعَى مُرْدَ مُوسَعَانَ مُوسَعَى مَدَدَ مُوسَعَانَ مُوسَعَانَ مُدَامِ مُدَامِ مُعَن مُدُول مُعَانَ مُعَانَ مُدَوى مُعَانَ مُعَانَ مُعَانَ مُعَانَع مُعَن مُ مُرْعَا مُعَانَعُ مُعَانَ مُعَانَ مُعَانَ مُعَامَ مُعَا

(٣) وَ عَنُ عَمْرِوبُنِ شُعَيْبٍ عَنُ أَبِيْهِ عَنُ جَدِّم قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ إِنَّ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنُ يُرى أَثَرُ نِعُمَتِهِ عَلَى عَبُدِم.

ترجمہ: حضرت عمرو بن شعیب ؓ اپنے باپ سے اور وہ اپنے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اللہ کو یہ بات پسند ہے کہ اس کی نعمت کا اثر اس کے بند پر خلام ہو۔' تشریح: لیحن خدانے اگر کسی څخص کو مال و دولت سے نوازا ہے اور وہ اس کی استطاعت رکھتا ہے کہ اچھے لباس پہن سکے تو اسے اپنی حیثیت کے لحاظ سے عمدہ اور اچھ کپڑے پہنے چاہئیں۔ البتہ اس سلسلے میں اسے اسراف سے بچنا چا ہیے اور کبر وغرور سے اپنے دل کو پاک رکھنا چا ہے۔ اس کے دل میں شکر کا جذبہ ہو۔ اس کے مال میں اللہ نے محتا جوں اور مفلسوں کا بھی حق رکھا ہے۔ اس بات کو دہ ہر گز نہ بھولے۔

(٣) وَعَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ مَنُ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمُ. (احر، ابوداوَد) ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نِ فَرَمایا: '' جو څخص کی قوم کی

كلامرنبوت جلدسوم

مشابہت اختیار کرے اس کا شار اس قوم میں ہوگا۔' تعشر يح: بدا يك اہم حديث ہے۔ مسلمانوں كے ليے ضرورى ہے کہ وہ اس کا خيال رکھیں کہ ان کی امتیازى حیثیت گم نہ ہونے پائے۔ ان کی اصل حیثیت ایک ہدایت یا فتہ امت کی ہے۔ بھنگی ہوئی اور صلالتوں میں مبتلا کسی قوم کی مشابہت اختیار کرنے کا مطلب اس کے سوااور کیا ہوگا کہ ہم اپنے اس منصب کوفرا موش کر رہے ہیں، جس پر خدانے ہمیں فائز کیا ہے۔ اخلاق واطوار، افعال و کروار، کھانے پینے، بولنے چالنے اور پہنے اوڑ سے وغیرہ ہر معاملہ میں غیر مومنا نہ طرز عمل سے نہینے کی ضرورت ہے۔ مثلاً کوئی لباس اگر کسی قوم کے اپنے قوی شعار میں داخل ہے تو اس لباس کے پہنے سے بچناچا ہیں۔

**تشریح:** مطلب بیہ ہے کہ جب کوئی عورت بن بلوغ کو پنچ جائے تو اس کے لیے جائز نہیں کہ چہرے اور ہاتھوں کے علاوہ اس کے جسم کا کوئی دوسرا حصہ کھلا ہوا ہو۔ اِس حکم کی پابندی اُسے گھر کے اندرکرنی ہے لیکن بالغ عورت اگر گھر کے باہر جاتی ہے تو دہ اپنے چہرے اور ہاتھوں کو بھی چھیائے۔

(٢) وَعَنُ عَمُرو بُنِ شُعَيْبٍ عَنُ اَبِيهِ عَنُ جَدِّهٖ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: كُلُوُا وَاشُرَبُوُا وَ تَصَدَّقُوا وَالْبَسُوا مَا لَمَ يُخَالِطُ اِسُرَاتٌ وَلاَ مَخِيلَةٌ. (احدنانَ، ابن اجر) ترجعه: حضرت عمروبن شعيبٌ اين باب اورده اين دادا تروايت كرت على كدرسول خدا ن ارشاد فرمايا: '' كها وَاور پيوا درصد قد كروا دِر پن وجب تك اس ميں اسراف اور تكبر نه ہو۔'' زيادہ پندكيا گيا ہے۔ اس ليے زينت اور آ رائش مورتوں كى خاص چيز ہے، جے نظر انداز نہيں كيا جاسكتا۔ (٨) وَعَنُ اَبِىُ سَعِيْدِ نِالْحُدُرِكِّ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اسْتَجَدَّ ثَوُبًا سَمَّاهُ

**تشریح:** کپڑایا کوئی نعمت استعال میں آئے تو بندے کے لیے ضروری ہے کہ وہ اللّٰد کویاد کرےاوراس کاشکرگزارہو کہ یہی اسلامی تہذیب کا اصل تقاضا ہے۔

كلامرنبوت جلدسوم

جوتابابايوثر <١> عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَى ۖ قَالَ: إِذَا انْتَعَلَ اَحَدُكُمُ فَلْيَبُدَأ بِالْيَمِيُنِ وَ إِذَا نَزَعَ فَلْيَبُدَأُ بِالشِّمَالِ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو ہر ریم اسے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا: '' تم میں سے جب کوئی تحض جوتی ( پیزار ) پہنے تو پہلے دائیں پاؤں میں پہنے اور جب اُے اُتار بتو پہلے بائیں پاؤں یے اُتارے۔'' تشريح: ليح مسلم مي مزيد بدالفاظ آتَ بي: وَلَيْنُعِلْهُمَا جَمِيْعًا أَوُ لِيَخْلَعُهُمَا جَمِيْعًا '' اور چاہیے کہ دونوں کو پہنے یا دونوں کو اُتار دے۔'' بینہایت بے ڈھنگے بن کی بات ہے اور اُصولِ صحت کے بھی خلاف ہے کہ جوتی ایک ہی پیر میں ہوادر دوسرا پیر خالی رہے۔ اسلام میں اچھےاور پیند کے کاموں کودائیں طرف ہے شروع کرنے کاتھم دیا گیا ہے۔ دائیں کو بائیں کے مقابلے میں فضیلت حاصل ہے۔ اس کالحاظ رکھنا ایک فطری امرہے۔ اس کے علاوہ اظہار شکر کے لیے بھی ایسا ہی کرنا چاہیے کہ پسندیدہ کام دائیں جانب سے کیا جائے۔ اچھے کام کی ابتدادائیں طرف سے کر کے بندہ اس کا اظہار کرتا ہے کہا سے بے بسی اور بے دلی سے نہیں کرر ہاہے بلکہ وہ خدا کی نوازش اوراس کے کرم کا پورااحساس رکھتا ہے۔ کھانے پینے کے آداب (مسلم) إِذَا شَرِبَ فَلْيَشُرِبُ بِيَمِيُنِهِ. ترجمه: حضرت ابن عمر في روايت ب كدرسول اللدينة فرمايا: "جبتم مي سكونى کھانا کھائے تو دائیں ہاتھ سے کھائے اور جب کوئی چزپے تو دائیں ہاتھ میں لے کرپے ۔'' تشريح: جراجهاور يستديده كام دائيل باته سے انجام وينا اسلامي آ داب ميں داخل ہے۔ بائیں ہاتھ سے کھانا خدا کی بخش ہوئی نعمت کی ناقدری ہے۔ خدا کی عطا کی ہوئی کسی نعمت کی ناقدری دہی کرسکتا ہے، جوخدا کاشکر گزارنہ ہو۔ ٢) وَعَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنَى قَالَ: إِذَا أَكُلَ أَحَدُكُمُ فَلْيَذُكُرِ اسْمَ اللَّهِ

فَانُ نَسِبَى اَنُ يَّذَكُر اسم اللَّهِ فِي اَوَّلِهِ فَلْيَقُلُ بِسُمِ اللَّهِ اَوَّلَهُ وَ الْحِوَةُ. (ابوداؤد) ترجعه: حضرت عائشت روايت م كدرسول الله تلق ف نفر مايا: '' جبتم ميں سے كوئى كھانا كھائ تواسے چاہي كه الله كانام لے اگروہ پہلے الله كانام لينا بھول جائے تو يوں كے: بِسُمِ اللَّهِ اَوَّلَهُ وَ الحِرَهُ ( يعنى الله كانام لے ركت حاصل كرتا ہوں ) شروع ميں بھى اور آخر ميں بھى ۔' تشريح: كھانا خداكانام لے كريعنى بسم الله كه كرشروع كرنا چاہيے سياس بات كا ثبوت ہوك كه بند كواني بندگى اور محتاجى كا پورا احساس م اور وہ جانتا اور اس كا اعتراف كرتا ہوك سارى فعتيں خدابى كى عطاكر دہ ہيں ۔خدا كے سواكو كى دوسر انہيں ہے، جس كو ده ان كر اس كا شكر گزار ہو۔

اس کے علاوہ خدا کے پاک نام کی برکت سے شیطانی شرارت سے اس کا کھانا محفوظ رہتا ہے، جو شخص کھانا کھاتے وقت خدا کو یا دکرتا ہولا زما اس کی کوشش یہی ہوگی کہ اس کی روزی حلال وطیب ہو۔اورخدا کی نعمت سے آسودگی حاصل کرنے کے بعد اس سے اسی بات کی توقع ک جاسمتی ہے کہ وہ خدا کی نافر مانی کے کا موں کے قریب نہیں جائے گا۔ (مہم) وَ عَنْ حَعْبِ ابْنِ مالِکِ قَالَ: کَانَ دَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنَّ الْکُولُ بِخُلاً ثَدَةِ اَصَابِعَ ترجمع: حضرت کعب بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللَّه عَنَّ تَنْ الْکُول سے کھانا کھانا کرتے تھا اور اپناہاتھ پوچھنے (یا دھونے) سے پہلے چاٹ لیا کرتے تھے۔ تشریع: آپ اکثر تین انگلیوں سے کھانا کھاتے تھے۔ یہی آپ کی سنت ہے۔کھانے کے بعد

تشريح: آپؓ لَرُّنين انظيوں سے لهانا لهائے تھے۔ یہی آپؓ کی سنت ہے۔ لهائے کے بعد انگلیوں کو چا نما اس لیے ضروری ہے کہ خدا کی نعمت کا کوئی حصہ ضائع نہ ہو۔ اور بداس بات کا اظہار بھی ہے کہ ہم خدا کی نعمت کے محتان ہیں۔ اس لیے اس کی نعمت سے بے اعتنائی کسی حال میں بھی درست نہیں ہے۔ پھر ہمیں رتبیں معلوم کہ رزق کے کس جز میں اللہ نے ہمارے لیے خاص برکت رکھی ہے۔ اس لیے اس کی نعمت کے ایک ایک ذرق کے کس جز میں اللہ نے ہمارے لیے خاص برکت عِنْدَ كُلِّ شَيْءٍ مِنْ شَانِدِهِ حَتَّى يَحُضُوهُ غِنْدَ طَعَامِهِ فَاذِا اسَقَطَتُ مِنْ أَحَدِ حُمُ اللُّقُمَةُ فَلْيُمِطُ مَا كَانَ بِهَا مِنُ اَذًى ثُمَّ لِيَا كُلُهَا وَلاَ يَدَعُهَا لِلشَّيْطَانِ فَإِذَا فَرَغَ فَلْيَلُعَقُ اَصَابِعَهُ فَإِنَّهُ لاَ يَدُرِى فِى اَتِّ طَعَامِهِ تَكُونُ الْبَرُكَةُ. (ملم) ترجعه: حضرت جابرٌ كہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ رماتے ہوئے سنا کہ' شیطان محصارے ہركام كے موقع پرتمحارے پاس موجودر ہتا ہے۔ یہاں تک کہ تمحارے کھانے کے وقت بھى وہ موجودر ہتا ہے۔لہذاتم میں سے جب سى كاكونى لقمہ گرجائے تو چاہتے کہ (اسے الحالے اور) جو چيز اس كولگ كى ہوا سے صاف كر كے لقمہ كھا لے۔ اس كو شيطان كے ليے نہ چوڑ ہے۔ اور جب کھانا كھا چكوتو چاہتے کہ اپنی الگيوں کو چاہ نے، كيوں کہ وہ نہيں جا دتا کہ اس كے کھانے كے سے جب

تشريح: شيطان تو چاہتا ہے کہ خدا کی نعمت ضائع ہو۔اس سے اس کے اپنے مقاصد کو تقویت حاصل ہوتی ہے۔ بیکس قدر رنج اور تاسف کی بات ہے کہ جس کے رسول ؓ نے اس درجہ تا کید فرمائی ہو کہ کھانے کے ایک لقمہ تک کوضائع ہونے سے بچایا جائے آ ج اس کی امت کس بے در دی کے ساتھ اپنامال فضول کا موں اور غیر اسلامی رسوم میں بر با دکر رہی ہے، جس کا کوئی حساب نہیں۔ بید دولت اگر دین کے فروغ اور ضرورت مندوں کی ضرور توں کو پورا کرنے میں خرچ ہوتی تو آج قوم بد حالی کا شکار ہر گزنہ ہوتی۔

میہ حدیث بتاتی ہے کہ <sup>ہ</sup>میں تو ہر *طرح ک*برونخوت سے دوررہ کرخدا کی برکتوں کا حریص

ہونا چاہیے۔ (۵) وَ عَنُ اَبِی هُوَیُوَةٌ قَالَ: مَا عَابَ النَّبِیُّ عَلَیْكَ طَعَامًا قَطُّ اِنِ اشْتَهَاهُ اَكَلَهٔ وَ اِنُ كَوِهَهٔ تَرَكَهُ. توجمه: حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں کہ بی ﷺ نے بھی سی کھانے کو برانہیں کہا۔ اگر رغبت ہوتی کھالیتے اور اگرنا پندفر ماتے تو اے چھوڑ دیتے۔

تشریح: آ دی کوا گرکھانے میں کوئی چیز پسند نہ ہوتو وہ اس کو نہ کھائے کیکن اس کو برا کہنا اور اس میں عیب نکالنا حضور ﷺ کے طریقے کے خلاف ہے۔

(٢) وَعَنُ أَبِى حُجَيفُةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ اللَّهِ لاَ أَكُلُ مُتَّكِنًا.
(بخارى) **ترجمه:** حضرت الوجيفة " روايت ب كه في تلت فرمايا: " ميں شيك لگا كركھانا نہيں كھا تا۔ "

تشريح: نبى تلكيم كومتكبراند طريقد پندنيس تقا- يبى وجد ب كدآ ب تكيدوغيره پرئيك لكا كركهانا نبيس كهات تصرحفرت عا نشر كل ايك روايت ميس ب كدآ ب تلك كا ارشاد ب: الحُلُ حَمَا يَا حُلُ الْعَبْدُ وَ اَجْلِسُ حَمَا يَجْلِسُ الْعَبْدُ ' ميس ايك غلام اور بنده كى طرح كها تا اورايك غلام اور بنده كى طرح بيش المول ، 'بعض دوسر صحابة من بحق قريب قريب يمى صغمون مروى ب-(يا ري مَنْ عَمْرِو بُنِ أُمَيَّةُ أَنَّهُ رَاَى النَّبِيَّ عَلَيْ لَيْنَ يَجْتَزُ مِنْ حَيْفَ مَنْ اقْو فِي يَدِهِ.

**ترجمہ**: حضرت عمروبن امی<sup>ٹر</sup> کہتے ہیں کہ میں نے نبی ﷺ کودیکھا کہ آپ ﷺ بکری کا شانہ جو آپ ﷺ کے ہاتھ میں تھا چھری سے کاٹ رہے ہیں۔

تشریح: اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ ضرورت محسوس ہوتو گوشت یا کھانے کی کوئی بھی چیز چھری سے کاٹ کاٹ کر کھا سکتے ہیں۔لیکن اگر اس کی ضرورت نہ ہوتو چھری سے کاٹ کر کھا نا مکروہ ہے۔اس لیے کہ پیچمیوں کے تکلّفات میں سے ہے،جس سے اجتناب کرنا چاہیے۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن بسرؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' اللہ نے مجھے متواضع بندہ بنایا ہے، سرکش وضدی نہیں بنایا۔'' پھر آپؓ نے فرمایا:'' اس کے کناروں سے (اپنی اپنی سمت سے ) کھاؤ،او پر کے حصے کوچھوڑ دو(یعنی درمیانی حصے پر پہلے ہاتھ نہ ڈالو) تمہارے لیے اس میں برکت دی جاتی ہے۔'

تشريح: بدايك لمبى حديث كاابهم حصه ب، جو يہاں نقل كيا گيا ہے۔ كھانے كے گردزيادہ لوگ جمع ہوجاتے تو جگہ كى تكى كے پیشِ نظر آپ تھٹنوں پر بیٹھتے۔ ایسے بى ايك موقع پر آپ نے فرمايا كہ خدانے مجھے متواضع بنايا ہے، سرش اور ضدى نہيں بنايا ہے كہ اس طرح سے بیٹھنے كو ميں كسرِشان اوراپنے ليے باعثِ عار مجھوں۔

آپؓ نے درمیانی حصہ میں پہلے ہاتھ ڈالنے سے منع فرمایا کیوں کہ وہاں خدا کی طرف سے برکت نازل ہوتی ہے۔ ایک روایت میں ہے: اِذَا اَحَلَ اَحَدُّحُهُ فَلاَ یَاْحُلُ مِنُ اَعْلَی الصَّحْفَةِ وَلَكِنُ يَاكُلُ مِنُ أَسْفَلِهَا فَاِنَّ الْبَرَكَةَ تَنْزِلُ مِنُ أَعُلاَها (ابوداؤد)'' تم میں ہے جب کوئی کھانا کھائے تو وہ طباق کے بالائی حصے ہے (یعنی درمیان ہے) نہ کھائے بلکہ پنچے والے حصے (کنارے) سے کھائے کیوں کہ برکت کا نزول اس کے بالائی حصے سے ہوتا ہے۔'' برکت درحقیقت ایک امرِ الہٰی ہے۔ نبیَّ اس کا ادراک فرماتے تصح کہ برکت کا نزول براہِ راست وسط میں ہوتا ہے۔ پھراس کے اثرات اطراف وجوانب تک پہنچتے ہیں۔ اس لیے کھانے کے نیچ میں ہاتھ ڈالنے سے آ پُ نے منع فرمایا۔

(٩) وَ عَنُ عُمَرُ بُنِ الْخَطَّابِ ۖ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ: كُلُوُا جَمِيُعًا وَّلاَ تَفَرَّقُوُا فَاِنَّ الْبَرُكَةَ مَعَ الْجَمَاعَةِ.

**ترجمہ**: حضرت عمر بن خطابؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' مل کرکھا وُ،الگ الگ نہ کھا وُ کیوں کہ برکت جماعت کے ساتھ ہوتی ہے۔''

تشریح: اس کا تجربہ اکثر ہوا ہے کہ ساتھ مل کر کھانے میں زیادہ لوگ آسودہ ہو گئے، حالاں کہ کھانا کوئی بہت زیادہ مقدار میں نہیں تھا۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک کھانا دوکے لیے، دوکا چار کے لیے اور چار کا آٹھ کے لیے کافی ہوجاتا ہے (مسلم)۔ لیکن شرط بیہ ہے کہ کھانے والے اچھ ساتھی ہونے کا ثبوت دیں۔ ان میں ایثار کی صفت موجود ہو۔ ہر ایک کی بیخواہش ہو کہ اس کے دوسرے ساتھی اچھی طرح کھالیں۔

(١٠) وَ عَنُ حُذَيْفَةٌ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ يَقُولُ: لاَ تَلْبِسُوا الْحَرِيُرَ وَلاَ دِيْبَاجَ وَلاَ تَأْكُلُوا فِى حَحَافِهَا فَإِنَّهَا وَلاَ دِيْبَاجَ وَلاَ تَأْكُلُوا فِى حَحَافِهَا فَإِنَّهَا وَلاَ دِيْبَاجَ وَلاَ تَأْكُلُوا فِى حَحَافِهَا فَإِنَّهَا لَهُمُ فِى الدُّنِيَا وَهِى الْمُحرَةِ.
لَهُمُ فِى الدُّنيَا وَهِى لَكُمُ فِى الْأَخِرَةِ.

کو جمعہ بسترت طریق ہے۔ یہ نہ یہ سے ری نہ یہ جری کے رسوں اللہ بیھے دیہ رہائے ، دیسے نہ اس کہ اس کپڑا نہ پہنواور نہ دیباج پہنو، اور نہ سونے چاندی کے برتنوں میں پیواور نہ سونے چاندی کے پیالوں اور رکا بیوں میں کھاؤ کیوں کہ یہ چیزیں دنیا میں کافروں کے لیے ہیں اورتمھا رے لیے آخرت میں ہیں۔'

**تشریح:** آ دمی کواصل فکرآ خرت کی ہونی چاہیے۔جس سمی کوفکرِآ خرت دامن گیر ہوگی وہ سونے چاندی کے برتنوں کو جمع کرنے کی طرف راغب نہیں ہوسکتا۔اسے تو اصل فکر ان فر ائض کے ادا کرنے کی ہوگی، جواس پر خدانے عائد کیے ہیں اور جن کے اداکرنے سے آخرت کی زندگی سنورتی ہے۔ تنعم اورعیش وآ رام کے لیے دنیانہیں آخرت کی زندگی ہے۔ نبی ﷺ کی تعلیمات ایسی ہیں،جن سے وہ مزاج وذوق نشو دنمایا تا ہے جو مزاج وذوق آ خرت پسندوں کا ہونا جا ہے۔ آ خرت طلی کا جذبہ کتنی ہی ایسی چیز وں کو بے وقعت بنادیتا ہے، جن پر دنیا پر ست جان دیتے ہیں۔ '' رہیٹمی کپڑانہ پہنو۔''لعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ چارانگشت کے بقدرر کیٹمی کپڑا جود دسرے کپڑے کے کنارے لگایا جائے وہ اس حکم سے مشتنی ہے۔اسی طرح اس کپڑے کے پہنے کی اجازت ہے، جس کے صرف تانے میں ریشم ہو۔ اسی طرح خارش اور جوؤں کی کثرت کی وجہ سے بھی رئیشی کپڑ ایہننا جائز ہے۔ ٱلْآيُمَنُوْنَ الْآيُمَنُوْنَ الآيَمَنُوْنَ الآ فَيَمِّنُوْا. (بخارى، سلم) ترجمه: حفرت انس سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ کا ارشاد ہے:'' دایاں مقدم ہے اور پھر بایاں۔''ایک روایت میں ہے کہ'' یا در کھو دائیں طرف کے زیادہ مستحق ہیں، پس تم دائیں طرف والول كالحاظ ركھو كەدىيغ ميں ان ہى سے ابتدا كرو۔' تشريح: اگرچہ دائیں جانب کا شخص نسبتاً کم رہے کا ہو پھر بھی کھلانے بلانے اور کوئی چز تقسیم کرنے میں ابتدااسی طرف سے کرنی چاہیے۔ دائیں کو بائیں کے مقابلے میں فضیلت حاصل ہے۔اس کالحاظ ضروری ہے۔ شریعت کے اصول مبنی برحکمت ہیں۔اس کا خیال ہر موقع پر رکھنا چاہیے۔ہم دیکھتے ہیں کہاسلام نے اپنے اصولوں کوکہیں بھی نظرا نداز نہیں کیا ہے۔ (١٢) وَ عَنُ جَابِرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ لَا اللهِ عَالَ: مَا أَسُكَرَ كَثِيُرُهُ فَقَلِيُلُهُ حَرَامٌ. (ايوداؤد، ترمذي، ابن ماجه) ترجمه: حضرت جابر سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظم نے فرمایا: " جس شراب کی زیادہ مقدارنشہ پیدا کرے اس کی قلیل مقدار بھی حرام ہے۔' تشريح: شراب ام الخبائث اور انسانيت كى دشمن ب- اس لي اسلام ف أس قطعاً حرام تھہرایا ہے۔شراب نظام بمضم پر برےاثرات ڈالتی ہے۔شراب کا سب سے زیادہ خراب اثر جگر

پر پڑتا ہے۔ اس سے معدہ کی خطرناک قشم کی بیاریاں پیدا ہوتی ہیں۔ شراب دورانِ خون کے

نظام کوبھی متاثر کرتی ہے۔ گردہ اس سے الگ خراب ہوتا ہے۔ پھر شرابی اپناذ بنی اعتدال بھی باتی نہیں رکھ پاتا، جس کی وجہ سے کتنے ہی معاشرتی مسائل پیدا ہوجاتے ہیں، جن سے ہر کوئی واقف ہے۔ اسلام نے شراب، چرس اور بھنگ وغیرہ تمام ہی مسکرات کو حرام قرار دیا ہے۔ ان کا تھوڑ ا استعال بھی درست نہیں ہے۔ ان کا تھوڑ ااستعال کرنے والے حدود سے باہر نگل جاتے ہیں ادر بالآخرا پنی صحت جوخدا کی بڑی نعمت ہے ہر باد کر ڈالتے ہیں۔ اس کے علاوہ مخور انسان انسانیت سوز حرکات سے بھی باز نہیں آتا، جن کو ایک شریف آدمی دیکھنا بھی پیند نہیں کر سکتا۔ شراب کی سلسلے کے دس قباحت کا اندازہ حضور بینے کی اس حدیث سے کیا جاستا ہے کہ آپ نے شراب کے سلسلے کے دس آدمیوں پرلعنت کی: (انگور سے) اس کے نچوڑ نے والے پر، خودا پنے لیے نچوڑ نے والے پر، اس کی سکسلے کے دس نے وہ لے جائی جائے، اس کے پلانے والے پر، اور اس کی ہودا ہے ، اور اس پر جو اس کو جائے، اور اس پر جس کے لیے وہ لے جائی جائے، اس کے پیچنے اور اس کے خبرید نے والے پر، اور اس پر جو اس کو پر اور اس پر جو کس کو شراب کے سلسلے کے دس

(١٣) وَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لاَ تَشُرَبُوُا وَاحِدًا كَشُرُبِ الْبَعِيْرِ وَ لَكِنُ أُشُرَبُوًا مَثْنَى وَ ثُلاَتَ وَ سَمُّوا إِذَا أَنْتُمُ شَرِبْتُمُ وَ احْمَدُوا إِذَا أَنْتُمُ رَفَعْتُمُ.

ترجمہ: حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' تم ایک سانس میں پانی نہ پوجس طرح اونٹ پیتا ہے، بلکہ دونتین سانس میں پو۔ جب پانی پینے لگو تو بسم اللہ کہواور جب(پینے کے بعد) برتن کو منہ سے ہٹا و تو (اللہ کی)حمہ کرو۔''

تشريح: يسنديده طريقه يه ب كه پانى تين سانس ميں اطمينان كے ساتھ ييا جائے۔ اكثر اوقات نبي كامعمول بھى يہى رہا ہے طبى مصلحت بھى اسى ميں ہے۔ اس كے علاوہ يہ اس كا ثبوت ہوگا كه بنده نعمت سے اس كے نعمت ہونے كے احساس كے ساتھ فيض ياب ہورہا ہے۔ اس كے برعكس تيزى كے ساتھ ايك ہى سانس ميں پانى يا كوئى مشروب پينے والا اپنے طرزِ عمل سے ظاہر كرتا ہے كہ وہ محض اپنى ضرورت پورى كررہا ہے۔ وہ كسى اور چيز كا مطلق خيال نہيں ركھتا۔ (١٢) وَ عَنْهُ قَالَ: نَهىٰى رَسُوُلُ اللَّهِ مَنْتَقَسَ أَنْ يَّتَنَفَّسَ فِنِي الْإِنَاءِ أَوْ يُنْفَخُ فِيْهِ.

(ابوداؤد، ابن ماجه)

تشریح: برتن میں سانس لینا اور اس میں پھونک مارنا تہذیب ونظافت کے خلاف ہے۔ صحت کے لحاظ سے بھی بیر مفتر ہے۔ اس کے علاوہ اس کے بچے ہوئے پانی کو پینے میں دوسر اُشخص کرا ہت محسوس کرے گا۔ صحیح مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ آپ فرماتے تھے کہ درمیان میں سانس لے لے کر پانی پینے میں سیرابی زیادہ حاصل ہوتی ہے اور بیزیادہ صحت بخش اور معدہ کے لیے زیادہ خوش گوار ہے۔

(18) وَ عَنُ أَبِى سَعِيدِنِ الْحُدُرِيُّ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا عَمَانَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ اللَّهُ مَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعْدَى اللَّهُ مُعْدَى اللَّهُ مُعَنَ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ مُعَانَ مَ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَانَ مَن اللَّهُ اللَهُ مُعَانَ اللَّهُ عَمَانَ اللَّهُ مُعَانَ مَن اللَّهُ مُعَانَ مَن اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مُعَانَ اللَّهُ عَمَانَ اللَّهُ مُعَانَ اللَّهُ مُعَانَ اللَّهُ عَمَانَ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَمَانَ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللُ اللَّهُ الَحُولَةُ الْحُولَ مَا الَّهُ اللَّهُ الل

تشریح: اس دعامیں بندہ اس حقیقت کا اعتراف کرتا ہے کہ اسے کھلانے پلانے والا اس کا خدا ہی ہے اور اس کے ساتھ وہ خدا کے اس عظیم احسان کا بھی شکر بیدادا کرتا ہے کہ اس نے اس کو مسلمان بنایا۔ یعنی مادّی نعیتیں عطا کرنے پر ہی اکتفانہیں کیا بلکہ اسلام جیسی نعمت سے سرفراز کر کے اس نے اپنی نعمت کا اتمام بھی فرمایا۔

سونے کے آداب

(1) عَنُ أَبِى هُوَيُرُةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِى عَلَيْكُ عَلَيْكَ اللَّهُ وَاشِهُ الْحُدُكُمُ اللَى فِوَاشِهِ فَلْيَنْفُضُ فِرَاشَهُ بِدَاخِلَةِ إزَارِهٖ فَإِنَّهُ لاَ يَدُرِى مَا خَلَفَهُ عَلَيْهِ ثُمَّ يَقُولُ: بِإِسْمِكَ رَبِّ وَضَعْتُ جَنبِى وَ بِكَ أَرْفَعُهُ إِنْ أَمْسَكْتَ فَارْحَمُهَا وَ إِنْ أَرْسَلْتَهَا فَاحْفَظُهَا بِمَا تَحْفَظُ بِهِ الصَّالِحِيْنَ. ترجمه: حضرت الوجريرة تروايت بي كه في على فرمايا: "جبتم ميں سيكونى اپن بستر پرجائے واپن استرجماڑ لے ليوں كه ونہيں جانيا كہ كيا چزائ كے پیچھے اس ميں داخل ہوگئ ہے۔ پھر کہے: باسم کَ رَبِّ وَضَعْتُ جَنْبِیُ وَ بِکَ اَرْفَعُهٔ اِنُ ٱَمْسَکْتَ فَارْحَمُهَا وَ اِنُ اَرْسَلَتَهَا فَاحُفَظُهَا بِمَا تَحْفَظُ بِهِ الصَّالِحِيُنَ (ميرے رب، تيرے ہى نام سے ميں نے اپنا پېلو (بستر پر) رکھا اور تيرى ہى مدد سے اس سے (بستر سے) اٹھا وَں گا۔ اگر تو (سوتے ميں) ميرى روح كو روك لے (لينى قبض كرلے) تو اس پر دخم فر ما اور اگر اسے چھوڑ دے تو اس كى حفاظت فر ما، جس طرح تو نيكو كاروں كى حفاظت فر ما تا ہے۔'

ترجعه: حضرت براء بن عازبؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ ﷺ نے ایک شخص کو حکم دیا کہ '' جب تم رات میں ( سونے کے لیے ) بستر پر جا وَ تو یہ کہا کرو: اَللّٰهُمَّ اَسُلَمْتُ الَّذِی اَرُسَلْتَ... اے اللّٰہ، میں نے اپنے آپ کو تیرے آگ ڈال دیا، اپنے رخ کو تیری جانب متوجہ کیا، تخصی بی اپنا پشت پناہ بنایا، اپنے سب امور تیرے حوالے کردیے، بچھ سے ڈرتے اور امید طلب کرتے ہوئے، تیرے سواکوئی جائے پناہ اور بچا دَنہیں جہاں بچھ سے ذکر تے اور امید طلب کرتے تیری کتاب پرجس کو تونے نازل کیا اور تیرے رسول پر جسے تونے بھیجا، پھر اگر موت آگئی تو دین فطرت پر ہوگی۔'

تشریح: آ دمی اگروضو کے ساتھ دائیں کروٹ پر سوئے تو بیزیادہ بہتر ہے۔ صحیح مسلم کی روایت

ہے *کہ آپؓ نے فر*مایا: اِذَا اَخَذَتُ مَضُجَعَکَ فَتَوَضَّاً وُضُوءَ کَ لِلصَّلوةِ ثُمَّ اصُطَحِعُ عَلیٰ شِقِّکَ الْایُمَنِ.'' جب تم *بسر پر جا وَتو وضو کر وجس طرح نما زے لیے وضو کرتے ہو۔ پھر* ا**پنے دا**نے پہلو پر لیٹ جا وَ۔''

د ین فطرت کیا ہے؟ دین فطرت یہی ہے کہ آدمی اپنامقصود و معبود اللہ ہی کو جانے۔ اس سے اس کی سار کی امیدیں وابستہ ہوں۔ اسی کو وہ اپنا اصل سہارا اور پشت پناہ سمجھے۔ اسی کے خوف سے وہ لرز ال بھی ہوا تی سے وہ قلبی وابستگی بھی رکھتا ہو۔ اس کی کتاب کو زندگی کی رہ نما کتاب سمجھ کر اس پڑمل پیرا ہو۔ اسی کے رسول کو وہ اپنا ہا دی اور رہبر تسلیم کر کے اس کی پیر وی اختیار کرے۔ جب کوئی شخص اس دین کو اختیار کرتا ہے اور بید اری کے آخری کم حتک اس دین کی قدر و قیمت کا احساس رکھتا ہے تو ایس شخص سے اس بات کی امید کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنی کی قدر و قیمت کا نافر مان بن کر نہیں رہ سکتا۔ وہ سوتا ہے تو خدا کا مطبع فر مان بن کر سوتا ہے اور جا گے گا تو لاز ما اس کا طاعت گز ار بندہ بن کر ہی جا گے گا اور اس کی زندگی تمام ہو گی تو دین فطرت پر ہی تمام ہو گی۔ **(۲)** و حَنْهُ أَنَّ النَّبِ عَنْهُ أَنَّ النَّبِ عَنْہُ مَانَ اِذَا اَحَدَ مُصْبَحِعَهُ قَالَ: اَلَلْہُ مَ بِاسُمِ کَ اَحْدَ وَ مَنْ

بِاسْمِكَ أَمُوْتُ وَ إِذَا اسْتَيْقَظَ قَالَ الْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعُدَ مَآ أَمَاتَنَا وَ إَلَيْهِ النَّشُوُرُ.

ترجمه: حضرت براءً سے روایت ہے کہ بی ﷺ جب (سونے کے لیے) اپنے بستر پر جاتے تو فرماتے: اَلَلْهُمَّ بِاسُمِکَ اَحُیٰ وَ بِاسُمِکَ اَمُوْتُ '' اے اللّٰہ میں تیرے بی نام کے ساتھ جیتا ہوں اور تیرے بی نام کے ساتھ مرتا ہوں۔' اور جب آپ جا گتے تو فرماتے: اَلْحَمُدُ لِلَّهِ ... وَ اِلَيْهِ النُّشُوُرُ '' حمد وشکر اللّٰہ کے لیے ہے، جس نے مجھے موت دے کر زندہ کیا اور اسی کی طرف مرنے کے بعد دوبارہ اٹھنا ہے۔'

**تشریح:** اس حدیث میں نیند کی حالت کوموت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ نیند اور موت میں بڑی مثابہت پائی جاتی ہے۔موت میں جسم سے آ دمی کا رشتہ منقطع ہو جاتا ہے۔ نیند میں بھی آ دمی اپنے گردو پیش اوراپنے جسم سے بڑی حد تک بے گانہ ہو جاتا ہے۔دنیا کی زندگی میں اگر اس نے نیک اعمال کے ذریعے سے اپنی شخصیت کی تعمیر کی ہے تو میشخصیت باقی رہتی ہے۔اور خدا کی اس پر رحمت ہوتی ہے۔لیکن اگر وہ دنیا میں بے پر وا اور خدا کا نافر مان بن کر رہا تو پھر اس کی روح بعافیت ہوکرر ہے گی۔تفصیلات صحیح احادیث میں موجود ہیں۔ فر مایا: ' میں تیرے ہی نام کے ساتھ جیتا اور تیرے بی نام کے ساتھ مرتا ہوں۔ ' یعنی ہم کسی حالت میں بھی بتھ سے صرف نظر نہیں کر سکتے۔ سوچئے جس کسی کی بیداری کی ابتدا اور انتہا خدا کے نام کے ساتھ ہوگی اس کے اوقات کتنے پاکیزہ ہوں گے، جو تحض خدا کے نام سے المحے گا اور خدا کے نام ہی کے ساتھ سوئے گا، وہ خدا کے احکام کا حد درجہ خیال رکھے گا۔ بیدا یک فطری بات ہے۔ ہمارا سونا اور جا گنا سب پڑھ خدا کی احکام کا حد درجہ خیال رکھے گا۔ بیدا یک فطری مرچشمہ ہے۔ حیات و موت کا ما لک وہی ہے۔ اسے یا درکھنا ہمارے لیے ضروری ہے۔ بید یاد میں گردش کر نے کو قوت و ہاں سے حاصل کر سکتے۔ ٹی یا درکھنا ہمار میں اور امیدا در تاہ کی مالی د میں گردش کرنے کی قوت و ہاں سے حاصل کر سکے۔ ٹھیک اس طرح ہمیں بار بار اپنے کو خدا سے جوڑے رکھنا چا ہے تا کہ زندگی کو قوت اور پا کیز گی حاصل ہوتی رہے۔

آپ کی دعائے بیالفاظ کہ' حمد وشکر اللہ کے لیے ہے، جس نے مجھے موت دے کرزندہ کیااور اس کی طرف مرنے کے بعد دوبارہ اٹھنا ہے۔' حمد وشکر کے الفاظ بتاتے ہیں کہ بسترِ خواب سے اٹھنا اور بیدار ہونا ایک نعمت اور نوازش ہے۔ اس لیے شکر کا کلمہ زبان پر آیا۔ بیا ٹھنا اس اٹھنے کی یا د دلا تا ہے جب ایک بڑی نیند سے جسے موت کہتے ہیں بیدار ہو کر اٹھیں گے۔ اسی لیے اس موقع پر اس دن کو یا دکیا گیا جب قیامت میں لوگ دوبارہ زندہ کر کے اٹھائے جائیں گے۔ آج تو ہم نیند سے کارگاہ مل میں کا م کرنے کو اٹھتے ہیں کیکن اس روز کی بیداری خدائے رب العزت کے حضور باریاب ہونے کے لیے ہوگی۔ کتنے خوش نصیب ہیں وہ لوگ جنہ ہیں ہر نیند موت کی یاود لاتی ہے اور جن کی ہر صبح مشرکی یا د تا زہ کر جاتی ہے۔

سوناجا گناانسان كاروز كامعمول ب- آپ د يكھت بي كه اس كارشته زندگى كے اعلى حقائق سے سطرح قائم كيا گيا ہے، يہى خصوصيت اسلام كى تمام تعليمات ميں پائى جاتى ہے۔ (٣) وَ عَنُ آبِي هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ سَنِيْنَةٍ : مَنِ اضُطَجَعَ مَضُجَعًا لَمُ يَذُكُوِ اللَّهَ فِيُهِ إِلَا كَانَ عَلَيْهِ تِرَةً يَوُمَ الْقِيامَةِ وَ مَنُ قَعَدَ مَقْعَدًا لَمُ يَذُكُوِ اللَّه عَزَّوَ جَلَّ فِيْهِ إِلَا كَانَ عَلَيْهِ تِرَةً يَوُمَ الْقِيامَةِ وَ ترجمہ: حضرت ابو ہر میرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جو شخص ایسی کروٹ لیٹے، جس میں وہ اللہ کو یاد نہ کرے تو لازماً وہ اس کے لیے قیامت کے دن موجب خسران و ندامت ہوگا اور جو شخص ایسی جگہ بیٹھے جہاں اللہ عز وجل کو یاد نہ کرے تو لازماً وہ اس کے لیے موجب خسران دندامت ہوگا۔'

تشریح: آ دمی کا ہر طرزِ عمل اس کی اخروی زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے۔ بی حدیث بتاتی ہے کہ جو چز ہمیشہ اپنے پیش نظر رکھنے کی ہے وہ آخرت کی زندگی ہے۔ دنیا میں ہر کا م کا صل محرک اگر ذکر اللّٰہ یا خدا کی یا د (Consciousness of God) ہے تو سیجھتے کہ بیہ چیز آخرت میں خوش گوارنتائے کی صورت میں خاہر ہوگی۔ ادر اگر اییا نہیں ہے تو ہم دنیا میں محض خسارے کا سودا کرنے میں لگے ہوئے ہیں۔ صحت فکر وعمل کے لیے ضروری ہے کہ ہمارا کوئی فعل ادر کوئی حس وحرکت خدا کی یا د سے خالی نہ ہو۔ اس کے برعکس ہم جہاں ادر جننا بھی اپنے رب کو فرا موش کریں گے بالآخر وہ ہمارے لیے حسرت دندا مت ادر خسارے کے سوا پچھاور ثابت نہیں ہو سکتا۔

مجلس کے آداب

(1) عَنُ جَابِرِ بُنِ سَمُرَةٌ قَالَ: كُنَّا إذَا أَتَيْنَا النَّبِيَّ أَنَّتِنَهُ جَلَسَ أَحَدُنَا حَيْثُ
 (ايوداؤد)

**ترجمہ**: حضرت جاہر بن سمرہؓ بیان کرتے ہیں کہ ہم جب نبی ﷺ کے پاس آتے تو جہاں جگہ ملتی وہیں بیٹھ جاتے تھے۔''

تشريح: يعنى لوكول كوپماندت موت اندر كھنے كاكۇش نہيں كرتے تھے۔ <٢> وَ عَنُ عَمُرَو بُنِ شُعَيْبٌ عَنُ اَبِيْهِ عَنُ جَلَامِ اَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ : قَالَ: لاَ تَجُلِسُ بَيُنَ إِثْنَيْنِ إِلَّا بِإِذُنِهِمًا.

ترجمه: حضرت عمروبن شعیب اپن والد سے اور وہ اپن دادا (عبد الله بن عمر و بن العاص ) سے روایت کرتے میں کہ رسول الله تلق نے فرمایا: دوآ دمیوں کے بی بغیر ان کی اجازت کے نہیں ہو۔' تشریح: ابودا وَ داور تر مذی کی ایک روایت میں سیالفاظ آئے ہیں: لاَیَج لُ لِرَجُلٍ اَنُ يُفَرِّقَ بَيْنَ اِنْنَيْنِ اِلاَ بِادْنِهِمَا ''کسی شخص کے لیے سے بات جائز نہیں کہ (باہم قریب بیٹھ ہوتے ) دو

كلامرنبوت جلدسوم

آ دمیوں کے درمیان میں ان کی اجازت کے بغیر بیٹھ کرانھیں ایک دوسرے سےالگ کردے۔'' آ دمی کا پیغل دوآ دمیوں کو جو باہم مل کر بیٹھے تھےالگ کردے شرافت اور انسانیت کےسراسر منافی ہے۔اسلام بھی بھی اسے پیندنہیں کرسکتا۔ ہاں اگر دونوں کی اجازت سے کوئی ان کے پیچ آ کربیٹھتا ہےتو پھراس میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ (٣) وَ عَن ابُن عُمَرٌ عَن النَّبِي عَلَيْ قَالَ: لاَ يُقِيمُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنُ مَجُلِسِهِ ثُمَّ يَجْلِسُ فِيهِ وَ لَكِنْ تَفَسَّحُوا وَ تَوَسَّعُوا. (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت عبدالله بن عمرٌ ہے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' کوئی آ دمی کسی دوسرے آ دمی کواس کی جگہ سے اٹھا کرخوداس کی جگہ نہ بیٹھ جائے بلکہ کشادگی اور گنجائش پیدا کرو۔' **تنشریح**: یعنی بیتوضیح نہیں ہے کہ کوئی کسی کواٹھا کراس کی جگہ پرا پنا قبضہ جمائے۔البیتہ اہلِ مجلس کافرض ہے کہ کشادگی پیدا کر کے آنے والے کے لیے جگہ نکالیں تا کہ وہ بھی شریکِ مجلس ہو سکے۔ (٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْظٍ: إِذَا كُنْتُمُ ثَلاَثَةً فَلاَ يَتَنَاجَى إِثْنَان دُونَ الْأَخَرِ حَتَّى تَخْتَلِطُوا بِالنَّاسِ مِنُ اَجَلِ أَنُ يَّحْزِنَهُ. (مسلم) ترجمه: حضرت عبداللد عروايت ب كدرسول اللدي في فرمايا: "جبتم تين آدمى موتودو آ دمی تیسرے کوچھوڑ کرراز دارانہ باتیں نہ کریں، یہاں تک کہ دوسرےلوگ تم ہے ملیں،اس لیے كداس سے اس تيسر بكور بنج ہوگا۔' **تشریح:** تین میں سے اگر دوآ دمی تیسر ے کوچھوڑ کر باہم راز دارا نہ طور پر باتیں کرتے ہیں تو اس سے تیسر شخص کورنج ہوگا کہ اسے نظرانداز کر دیا گیا۔ اس کے علاوہ اسے بیچھی شبہ ہوسکتا

ہے کہ کہیں اس کے خلاف وہ آپس میں کوئی بات نہ کررہے ہوں۔ (۵) وَ عَنُ أَبِی هُوَيُوَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْكَ قَالَ: إِذَا قَامَ اَحَدُ كُمْ وَ فِی حَدِيْثِ أَبِی عَوَانَةَ مَنُ قَامَ مِنُ مَّجْلِسِه ثُمَّ رَجَعَ الَيْهِ فَهُوَ اَحَقُّ بِهِ. (ملم) کر جمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جبتم میں سے کوئی کھڑ اہو۔' ابوعوانہ کی حدیث میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:'' جبتم میں سے کوئی اپنی جگہ سے جہاں وہ بیٹا تھا (کسی ضرورت سے ) کھڑ اہو (اور ضرورت پوری کرنے کو باہر جائے) اور پھر وہ لوٹ کر آئے تو وہ اس جگہ کا زیادہ جن دار ہے۔' تشريح: لينى اسے بيرى پنچتا بے كەاس كواس كى جگە پردوبارە بيطى دياجائ - بہتر بي ہے كە ضرورت سے المحظ والا اپنى جگە پردومال يا بيگ وغير ەكوئى چيز چھوڑ كرا محظة تاكەلوگ بيجان سيس كەدە دوبارەلوك كراپى جگە آن كاارادە ركھتا بے اوروە اس جگەكواس كے ليے محفوظ ركھيں -(1) وَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنَى اللَّهِ مَنْ قَوْمٍ يَقُومُونَ مِن مَّ جُلِس لَا يَذُكُرُونَ اللَّهَ فِيُهِ إِلَا قَامُوا عَنُ مِتْلِهِ جِيْفَةٍ حِمَارٍ وَ كَانَ عَلَيْهِمُ حَسُرةً يَوُمُونَ الْقِيلَمَةِ.

ترجمه: حضرت ابو ہر مریمؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جولوگ سی ایسی مجلس سے اٹھیں، جس میں انھوں نے اللہ کو یا ذہیں کیا تو گو یا بس وہ گد ھے کی نعش چھو کر اٹھے ہیں اور سے ان کے لیے قیامت کے روز حسرت ثابت ہوگی۔'

تشريح: مطلب بيہ ہے کہ ہماری کوئی مجلس خدا کی یاد سے خالی نہیں رہنی چا ہے۔ اسلام سے بگا نہ لوگ اپنی مجلسوں کی رونق بڑھانے کے لیے قص وسر ود کا اہتما م کرتے ہیں۔ مسلمان کے نزد یک خدا کی یاد اور اس کے ذکر کا بدل دنیا کی کوئی بھی حسین سے حسین اور دلآویز شے نہیں ہو سکتی۔ خدا کی یاد ہی ہے، جس سے حقیقت میں گھروں اور مجلسوں کو رونق حاصل ہو سکتی ہے اور خدا کی یاد ہی ہے، جس کے ذریعے سے انسانوں کے قلوب منور ہوتے ہیں۔ خدا کی یاد اور اس سے نسبت کے بغیر ہر چز بے روح اور بے رونق ہی رہتی ہے۔ اگر خدا کو یاد کیے بغیر مجلس برخاست ہوگئی تو گویا آ دمی کسی نحوست اور وحشت کے مقام سے اٹھا ہے۔ اور اس نہیں ہوتا تو کل تر حسرت کے سوا کوئی دوسری چیز نہیں سمیٹی ہے۔ اس کا اگر اسے آج احساس نہیں ہوتا تو کل قیا مت کے روز لاز ما اسے اس کا حساس ہو کر رہے گا۔

(2) وَ عَنُ اَبِى بَرُزَةَ الْأُسُلَمِي قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ مَقُولُ بِالْحِرَةِ إِذَا اَرَادَ اَنُ يَقُوُمَ مِنَ الْمَجْلِسِ سُبُحَانَكَ اَللَّهُمَّ وَ بِحَمْدِكَ اَشُهَدُ اَنُ لَا اِلٰهَ اللَّهِ اَنَتَ اَسْتَغْفِرُكَ وَ اَتُوْبُ اِلَيُكَ. فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولُ اللَّهِ. إِنَّكَ لَتَقُولُ قَوْلاً مَّا كُنُتَ تَقُولُهُ فِيما مَضى، قالَ: كَفَّارَةٌ لِما يَكُونُ فِي الْمَجْلِس. (ابوداءَد) ترجمه: حضرت ابوبرزه اللَّى صروايت بكرسول الله عَنَّا ترمي ما سالَتْهُ المَعْرَلِي اللَّهِ الْمَعْدَ الْمَعْرَ اراده كرت توفر مات: سُبُحَانَكَ اللَّهُمَ ... أَتُوبُ الَيْكَ (عَظَيم جات اللَّذَةِ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ الْمُجْلِسِ. ترجمہ: حضرت جاہر بن عبدالللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' مجالس امانت داری کا تقاضا کرتی ہیں سوائے تین مجلسوں کے ۔ایک جہاں ناحق خون بہایا جائے ، دوسری جہاں ناحق زخم پہنچایا جائے یابدکاری کی جائے ، تیسری جہاں ناحق مال لوٹ لیا جائے۔'' تشریح: مجلس میں بہت سی با تیں ایسی ہوتی ہیں جو ایسی نہیں ہوتیں کہ ان کو عام کیا جائے۔ اہلِ مجلس کا فرض ہے کہ وہ ان باتوں کو اپنی ، ہی حد تک رکھیں ، دوسر نے لوگوں تک ان کو نہ پہنچنچ دیں مجلس کی بیدا یک امانت ہے ، جس کا تھیں پاس ولحاظ رکھنا چا ہے۔لیکن بد تمتی سے اگر وہاں ظلم وستم روار کھا جار ہا ہوتو ضروری ہو جاتا ہے کہ لوگوں کو اور خاص طور سے ذ مہ دار طبقہ کو اس سے باخبر کیا جائے ، تا کہ ظلم اور برائی کی روک تھا م ہو سے اور تا کہ حق دارکا حق محفوظ رہ سے اور مظلوم کی اشک شوئی ہو سے۔

سَفَرِكَ آوابِ (1) عَنِ ابُنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ تَلَكِّ كَانَ إِذَا اسْتَوىٰ عَلَى بَعِيُرِهٖ خَارِجًا إِلَى سَفَرٍ كَبَّرَ ثَلاَ ثَا ثُمَّ قَالَ: سُبُحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقُرِنِيُنَ وَ اِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُوُنَ. اَللَّهُمَّ نَسُالُكَ فِي سَفَرِنَا هٰذَا الْبِرَّ وَالتَّقُوىٰ وَ مِنَ الْعَمَلِ مَا تَرُضَى. اَللَّهُمَّ هَوِّنُ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هٰذَا وَ اَطُوِعَنَّا بُعُدَهُ. اَلَهُ مَ أَنْتَ

الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَالُخَلِيُفَةُ فِي الْآهُـلِ. اَللَّهُـمَّ انِّي أَعُوْذُ بِكَ مِنُ وَعُثَآءِ السَّفَرِ وَ كَابَةِ الْمَنْظَرِ وَ سُوءِ الْمُنْقَلَبِ فِي الْمَالِ وَالْآهُلِ وَ الْآهَ قَالَهُنَّ وَ زَادَ فِيُهِنَّ الْبُوُنَ تَائِبُوُنَ عَابِـدُوُنَ لِرَبِّنَا حَامِـدُوُنَ. (مىلم) **ترجمہ**: حضرت عبداللّد بن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّہ ﷺ جب سفر پر باہر جاتے اور اپنے اونٹ پر سوار ہوتے تو تین بار اللہ اکبر فرماتے پھر بید عا پڑ ہے : سُبُحانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا \_ وَ الْاَهُلِ'' کیاہی عظمت والاہے وہ جس نے اسے ہمارے لیے سخر کردیا، ورنہ ہم توایسے نہ تھے کہ اسے قابو میں کر سکتے اور یقیناً ہم اپنے رب کی طرف لوٹے والے ہیں۔اے اللہ، ہم تجھ سے اپنے اس سفر میں نیکی اور تقویٰ کے طالب ہیں اور ایسے عمل کی تو فیق طلب کرتے ہیں، جس کو تو پیند کرے۔اےاللہ،اس سفرکوہم پر آسان کردےاوراس کی مسافت کو ہمارے لیے لپیٹ دے (مختصر کردے)۔اےاللہ، نوسفر میں رفیق ہےاور خلیفہ (یعنی میرے پیچھے نگراں) ہے گھر والوں میں \_اےاللہ، میں پناہ مانگتا ہوں تجھ سے سفر کی مشکلات سے اورغم ناک منظر سے اور برے حال میں اپنے مال ادرگھر والوں میں لوٹ کر آنے سے۔'' اور جب آ پؓ واپس ہوتے تب بھی یہی يرُصة ،البتداس ميں بياضافەفرماتى: آئِبُوُنَ \_\_ حَامِدُوُنَ'' ہم يلتے ہيں (خدا كى جانب)، توبہ کرتے اور بندگی کرتے ہیں اوراپنے رب کی حمد کرتے ہیں۔'' **تشریح:** اس حدیث سے اس کی ایک واضح تصویر ہمارے سامنے آ جاتی ہے کہ موننین جب سفر کرتے ہیں تو ان کا اندازِ سفر ہوتا کیسا ہے۔اور جب وہ سفر سے لوٹتے ہیں تو ان کے احوال و جذبات کیسے ہوتے ہیں۔وہ ہرحال میں اپنے کوخدا کا غلام اوراس کا مختاج سبجھتے ہیں۔اس سے وہ مدد کے طالب ہوتے ہیں۔ نیکی، تقویٰ اور رضائے حق کو دہ اپنے لیے سرمایۂ حیات سمجھتے ہیں۔ اس لیے وہ اس کے حصول کے لیے اپنے رب سے درخواست کرتے ہیں۔ اہل وعیال کی محافظت کے لیےاور بدحالی اور مشکلات سے بچنے کے لیے وہ اپنے رب کو یکارتے ہیں۔ وہ سفر کرتے ہوئے اس بڑے سفریعنی سفر آخرت کو بھی یاد کرتے ہیں کہ ایک دن ہمیں اپنے رب کی طرف کوچ کرنا ہے۔اور گھر ہی کونہیں اس دنیا کو بھی چھوڑ نا ہوگا۔اور سفر سے گھر کی طرف واپسی انھیں زندگی کے ایک اہم پہلو کی طرف متوجہ کر جاتی ہے کہ ان کا اصل مرجع اور مادیٰ ان کا رب

ہے۔اس کے پاس ان کا اصل ٹھکانا ہے۔اس لیے انھیں ہر حال میں اس کی طرف رجوع کرنا

چاہے اوراسی کی طرف پلٹنا چاہے۔ اس کی جناب میں توبہ کرنی، اس کی بندگی کو اپنے لیے وجہ افتخار تجھنا اور اس کی حمد کو اپنا وظیفہ حیات قرار دینا اصل ہوش مندی اور شعور حیات ہے۔ (۲) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ الْحُطَمِيُّ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْكُمُ اِذَا اَرَادَ اَنُ يَّسْتَوُ دِعَ الْجَيْشَ قَالَ: اَسْتَوُدِعُ اللَّهَ دِيْنَكُمُ وَ اَمَانَتَكُمُ وَ حَوَاتِيْمَ اَعْمَالِكُم. (ابوداود) ترجمه: حضرت عبد الله المحطمی سے روایت ہے کہ بی تی جب شکر کو رخصت کرنے کا ارادہ کرتے، فرماتے: اَسْتَوُدِعُ اللَّهَ سِ دَعَالِكُمُ " مَالَكُمُ مَن مَعْمَالِكُمُ.

تنشر یہ : بیر حدیث بتاتی ہے کہ مومن کے لیے اور خاص طور سے ان شخص کے لیے جو قیادت اور سر براہمی کے منصب پر فائز ہوضر وری ہے کہ وہ اپنے رفقا کے دین وایمان کی محافظت کی طرف سے غافل نہ ہو۔ اسے بیفکر رہنی چاہیے کہ اس کے رفقاء کا رقابل اعتماد ہوں اور ان میں سیرت و کردار کی وہ قوت پائی جائے کہ ان پر پورا بھر وسہ کیا جاسکے۔ اور ان کی اس خصوصیت میں بھی کمی نہ آنے پائے بلکہ اس میں اضافہ ہی ہوتا رہے اور وہ اپنی زندگی کی آخری ساعت تک نیک اعمال پر قائم رہ سکیں۔ جب ہم اپنے ساتھیوں سے سی وجہ سے دور ہور ہے ہوں تو خدا ہے محض ان کے اب وہ تیرے ہی حوالے ہیں۔ وہ اپنے مومنانہ کر دار وسیرت کے نقاضوں سے بھی اور کہ ہیں بھی مح مونے نظر نہ کریں۔ اس سلسلے میں تو اُن کا حامی و ناصر ہو۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى سَعِيْدِنِ الْحُدُرِيُّ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ تَنْكَنِّ : قَالَ: إذَا خَرَجَ ثَلاَ ثَةً فِي السَّفَرِ فَلُيُؤَمِّرُوا اَحَدَهُمُ.

**ترجمه:** حضرت ابوسعید خدرگ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' جب سفر میں تین آ دمی کلیں تواپنے میں سے ایک څخص کوا پناا میر مقرر کر لیں ۔'

**تنشریح**: یعنی ان کا سفرایک امیر کی امارت میں طے ہو۔اورا جتماعیت کے جوآ داب وضوابط ہیں وہ ان کی پابند کی کریں۔اس سے می<sup>س</sup>فرنہایت وقار وعافیت کے ساتھ طے ہوگا اور رفقاءسفر باہمی اختلاف وانتشار کی جملہ قباحتوں سے مامون رہ سکیں گے۔ لاہ کہ پر پر بر بر ہوں بر نظر قدرت میں میں ورزمہ ورزمہ میں بلاد کرد ہوئیں دیں نڈ کی د

(٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرٌ قَالَ: نَهٰى رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْكَ أَنُ يُسَافِرَ بِالْقُوانِ

إلى أرْضِ الْعَدُوِّ. (ابوداؤد) ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمر مے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دشمن کی سرز مین میں قرآن لے کرسفر کرنے سے منع فر مایا ہے۔ **تشریح:** یعنی اگراس بات کا اندیشہ ہے کہ دشمن ان پر قابو یا سکتے ہیں تو وہ صحف کے ساتھ سفر نہ کریں۔ اس لیے کہ ایسی حالت میں اس کا امکان رہتا ہے کہ قرآن کا نسخہ دشمنوں کے ہاتھ آ جائے اور دہ اس کی اہانت کریں۔ امام ابوحنیفیہؓ کے نز دیک مسلمانوں کالشکر اگر بڑا ہے تو دہ اینے ساتھ قرآن کانسخہ رکھ سکتے ہیں۔ (۵) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ عَنِ النَّبِي مَّاتِ لَهُ قَالَ: لَوُ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي الُوَحُدَةِ مَا اَعْلَمُ مَا سَارَ رَاكِبٌ بِلَيْلِ وَحُدَهُ. (بخاری) ترجمہ: حضرت ابن عمرؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' اگرلوگوں کو معلوم ہو کہ تنہا کی میں کیا خرابی ہے، جو میں جانتا ہوں تو پھرکوئی بھی رات میں تنہا سفراختیا رنہ کرے۔'' **تشریح:** تنہاسفر کرنے میں طرح طرح کے اندیشے دیتے ہیں۔خاص طور سے رات کا سفر تو انتہائی اندیشہ ناک ہوتا ہے۔لیکن اگرآ دمی تنہانہیں ہے تو وہ پیش آمدہ مصیبت کا مقابلہ بہآ سانی كرسكتاب- ٢) وَ عَنُ اَبِى هُوَيُرَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: اَلسَّفَرُ قِطْعَةٌ مِّنَ الْعَذَاب يَمُنَعُ اَحَدَكُمُ نَوْمَهُ وَ طَعَامَهُ وَ شَرَابَهُ فَاِذَا قَضَى اَحَدُكُمُ نُهْبَتَهُ فَلْيُعَجّلُ اِلَى اَهْلِهِ. (بخارى)

ترجمہ: حضرت ابو ہر مریدؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فر مایا: ''سفر عذاب کا ایک طُکڑا ہے، جوتم میں سے کسی کوسو نے اور کھانے پینے سے رو کے رکھتا ہے۔ پس جب تم میں کوئی اپنی ضرورت پوری کرلے تو اسے ا۔ پنے اہل وعیال کی طرف لوٹے میں جلدی کرنی چا ہے۔' تشریح: سفر میں آ دمی کو دہ سہولت اور آ رام نہیں مل سکتا، جو اسے اپنے گھر میں حاصل ہوتا ہے۔ سفر میں اکثر کھانے پینے اور آ رام کرنے کا موقع بھی اپنے وقت پر نہیں ملتا اور آ دمی کو مختلف دشوار یوں اور دقتوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے، اس لیے جہاں تک ممکن ہو گھر کی طرف لوٹے میں جلدی کرنی چا ہے بلا وجدا پنے آ پ کو پر نیثانیوں میں میتلا رکھنا کوئی نیکی نہیں ہے۔

 (2) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَ: كُنتُ مَعَ النَّبِيّ عَلَيْ فِي سَفَرِ فَلَمَّا قَدِمُنَا الْمَدِيْنَةَ قَالَ لِيُ اَدُخُلِ الْمَسْجِدَ فَصَّلٍ رَكْعَتَيْنِ. (بخاري) ترجمه: حضرت جابر بن عبد اللد بيان كرت بي كمي ايك سفري نبى على كساته تقاتو جب ہم مدینہ پنچاتو آب ﷺ نے مجھ سے فرمایا:'' مسجد میں جا کر دورکعت نمازادا کرو۔'' تشریح: نبی الله کا خود اپنامعمول بھی یہی تھا کہ آ ب سفر سے داپس آتے تو نشست سے پہلے مسجد میں جا کر دورکعت نماز ادا فرماتے تھے۔ (بخاری) سفر ہے واپسی پرموٹن کے لیے ضروری ہے کہ وہ خدا کے آگے تجدہ ریز ہوکراس کاشکر بیادا کرے کہ اس کی عنایت دنوازش نہ ہوتی توبیہ سفرممكن نههوتا اورنه ده بعافيت داپس ہوسکتا تھا۔ (٨) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: إذَا قَدِمَ أَحَدُكُمُ لَيُلاً فَلاَ يَأْتِيُنَ آهُلَهُ طُرُوْقًا حَتَّى تَسْتَحِدً الْمَغِيْبَةُ وَ تَمْتَشِطَ الشِّعَثَةُ. (ملم) ترجمه: حضرت جابر ب روايت ب كدرسول اللدي فرمايا: "جبتم مي ب كوئي رات کوآئے تو یکا یک اپنے گھر میں داخل نہ ہو(بلکہ کھہرے) یہاں تک کہ وہ عورت زیر ناف بالوں کوصاف کرلے، جس کا شوہراس سے دورر ہا ہے اور وہ عورت تنگھی کرلے، جس کے بال يريشان ہوں۔' تشریح: اچائل گھر میں داخل ہونے سے عورت کے لیے اس کا موقع نہیں رہتا کہ وہ بن سنور کر شوہر کے سامنے آئے۔اگروہ میلے کچلے لباس میں خاوند کے سامنے آتی ہے تو اس کا احتمال رہتا ہے کہ شوہراس سے متنفر ہوجائے ،اوران کی زندگی تلخ ہوجائے ۔ شریعت میں مطلوب بیر ہے کہ شوہراور بیوی کے مابین محبت اور شیفتگی یائی جائے۔ ملاقات المَعْنُ وَاثِلَةَ بُن الْخَطَّابُ قَالَ: دَخَلَ رَجُلٌ إِلَى رَسُوُلِ اللَّهِ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ

قَاعِدٌ فَتَزَحْزَحَ لَهُ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ فَقَالَ الرَّجُلُ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، إِنَّ فِي الْمَكَانِ سَعَةً فَقَالَ النَّبِيُّ الَّتِي أَنَّتِهُ: إِنَّ لِلْمُسْلِمِ لَحَقًا إِذَا رَا هُ اَخُوُهُ اَنُ يَّتَزَحُزَحَ لَهُ. (البيهقى فى شعب الإيمان)

ترجمه: حضرت داثله بن خطاب سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ مسجد میں تشریف رکھتے

تھ، ایک شخص آپ ﷺ کے پاس آئے تو آپ ﷺ ان کے لیے اپنی جگہ سے کھ ک گئے ۔ انھوں نے عرض کیا کہ جگہ میں کافی دسعت ہے (اپنی جگہ سے مٹنے کی کوئی ضرورت نہیں )۔'' آ پ ﷺ نے فرمایا: ''مسلمان کا بیچق ہے کہ جب اس کا کوئی بھائی اُسے (اپنے پاس آتا) دیکھےتو اس کے لیےاین جگہ سے کچھ ہٹے (اوراسے اپنے قریب بٹھائے)۔'' تشریح: لیحن جگہ کی وسعت اور گنجائش کے باوجوداینے بھائی کے لیےا پن جگہ سے کچھ ہٹےاور اس طرح اس کا اظہار کرے کہ بھائی کے آنے پر اُسے مسرت ہوئی ہے۔اس کے علاوہ اس سے مقصود بھائی کااکرام بھی ہے۔ <٢> وَ عَنُ رِبُعِيٍّ بُنِ حِرَاشٍ قَالَ: جَآءَ رَجُلٌ فَاسُتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيَّ تَكْتِ فَقَالَ: أَأَلِجُ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ لِحَادِمِهِ: أُخُرُجُ إِلَى هٰذَا فَعَلِّمُهُ الْإِسْتِئَذَانَ فَقُلُ لَهُ: قُلُ ٱلسَّلاَمُ عَلَيُكُمُ أَأَدُخُلُ؟ فَسَمِعَهُ الرَّجُلُ فَقَالَ: قُلُ ٱلسَّلاَمُ عَلَيُكُمُ أَأَدُخُلُ؟ فَاذِنَ لَهُ النَّبِيُّ مَنْتِهِ فَدَحَلَ. (ايوداؤد) ترجمہ: حفزت ربعی بن حراش (تابعی ) روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی ﷺ سے حاضری کی اجازت چاہی اور کہا کہ کیا میں اندر آسکتا ہوں؟ نبی ﷺ نے اپنے خادم سے فرمایا: "اس شخص کے پاس جاؤاورات اجازت طلب کرنے کا طریقہ بتاؤ۔ اس سے کہو کہ وہ کہ: اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ أَأَدُخُلُ (آبٌ برسلامتي مو، كيا ميں اندر آسكتا موں؟)" اس شخص نے آب كي بات من لی اور عرض کیا: اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ أَنَّدُ خُلُ ؟ لِس نبی عَن اسے اجازت دے دی اور وہ اندرداخل ہو گیا۔

تشريح: ال روایت سے معلوم ہوا کہ کسی کے پاس جانے سے پہلے اس سے ملنے کی اجازت طلب کرنی چا ہے۔ ممکن ہے اپنی مصروفیت یا کسی عذر کی وجہ سے وہ اس وقت ملاقات کرنے کی پوزیشن میں نہ ہو۔ اس حدیث سے ریجھی معلوم ہوا کہ آنے والے کواجازت طلب کرنے سے پہلے سلام کرنا چا ہے۔ سلام کے بعد پھر اجازت کی درخواست کرنی چا ہے۔

سلام <١> عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرِوٌّ اَنَّ رَجُلاً سَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ الْهِ الَّهِ اَتُّ الْإسُلاَمِ حَيُرٌ؟ قَالَ: تُطْعِمُ الطَّعَامَ وَ تَقُرَأُ السَّلاَمَ عَلى مَنُ عَرَفُتَ وَ مَنُ لَّمُ تَعُرِفُ. (بَرْارِي)

توجمه: حفزت عبداللد بن عمرة سروايت ب كدايك شخص في رسول اللد يلى سرور يافت كيا كدكون سااسلام بهتر ب؟ آپ ف فرمايا: "تيرا كها نا كهلا نا، اور آشاونا آشاسهى كوسلام كرنا " تشريح: يول تو مرقوم ميل سلام كرف كاكونى ندكونى طريقه رائح ب ليكن اسلامى تهذيب ميل سلام كوخاص اجميت دى كئى ب - اسلام ف سلام كرف كاجوط يقه محصايا ب اس ب بهتركس طريقه كانصور بحى نهيل كيا جاسكتا - سلام ك ذريع س باجم ايك دوسر ب سرجس تعلق خاطر، محبت اور خيرخوابى كااظهار كيا جاتا ب وه اينى مثال آ پ ب - پرسلام كر ف ميل آشا اور نا آشا كى تفريق كوبھى روانہيں ركھا گيا تا كه في محبت عام ہو۔

سلام کی طرح ایک دوسر کے کو کھانا کھلا کر اس کی تواضع کرنے کو بھی ایک بہترین عمل تھہرایا گیا ہے۔اسلام کی تعلیم فیاضی اور جود و کرم کی ہے۔ بخل،خود غرضی اورخود پریتی کی اسلام میں کوئی گنجائش نہیں پائی جاتی۔

ال روايت ميں ' سلام كرنے' كے ليے تَقُرأُ لفظ آيا ہے جو قرأت سے مشتق ہے، جس كَمَعْنى پڑھنے كے ہيں۔ يدلفظ تا كے ضمہ (پيش) كے ساتھ يعنى تُقُرِئى بھى منقول ہے۔ جو اِقُرأ سے مشتق ہے، جس كے معنى پڑھوانے كے ہيں۔ سلام كرنے والا اس كا باعث ہوتا ہے كہ دوسراسلام كا جواب دے اس طرح گويا وہ اس كى زبان سے سلام كے جواب كاكلمہ پڑھوا تا ہے۔ (٢) وَ عَنُ أَبِي هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ يَنَيَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ مَعْلَى مَدْ يَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ يَ مَعْنَ اللَّهُ عَنْ يَ مَعْنَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَمْ مَنْ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ مَعْنَ اللَّهُ عَنْ عَلَيْكَ يَ اللَّهُ عَلَيْ مَدْ يَ اللَّهُ عَنْ عَامَ مَنْ مَا اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ مَعْنُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ عَنْ عَنْ الْعُولَةُ مَا اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ عَوْرَ الْحُمَانَ عَنْ يَعْنُ يُ الْحُولَةُ مَا اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ يَ عَنْ يَ عَنْ الْحُولُ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ عَنْ يَ عَنْ يَ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَنْ عَلَيْ عَنْ يَ اللَّهُ عُوا تَ مَنْ يَ الْعَاسلام كَامَ مَا عَلَمْ يُوا عَامَ مَا اللَّهُ عَنْ يُ عُوا يَ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ يَ اللَّهُ عَلَيْ عَالَيْ يَ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ يَ عَالَي مَا مَا عَالَ عَالَ عَالَيْ يَ عَلَيْ عَالَيْ عَالَيْ يَ عَلَيْ عَالَ عَامَ عَلَيْ عَالَيْ عَا يَ عَالَيْ يَ عَالَ عَا عُنْ عَالَى عَنْ يَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَ عَا عَالَ عَالَيْ عَالَيْ عَنْ يَ عَنْ يَ عَالَيْ عَالَيْ عَنْ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَنْ يَ يَ عَالَيْ عَا عُنْ عَامَ يَ عَالَيْ عَا عَا يَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ عَا عَلْ يَ عَالَيْ عَا يَ عَامَ مَا عَالَ عُنْ عَالَ عَا يَ عَالَ عَانَ عَالَ مَ عَالَ عَالَ مَ عَالَيْ عَالَ عَالَ

ترجمہ: حضرت ابو ہر میرة سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فر مایا: ''تم جنت میں داخل نہیں ہوسکو گے جب تک ایمان نہ لاؤ۔اورتم ایمان والے نہیں ہو سکتے جب تک تم آپس میں محبت نہ کر واور کیا میں شخصیں ایمی بات نہ بتا وَک کہ جب تم اس پڑ عمل کر وتو تمھارے در میان محبت بڑھے؟ وہ بات سے ہے کہ تم آپس میں سلام کا چلن عام کرو۔' تشریح: سے حدیث بنیا دی حیثیت رکھتی ہے۔اس میں بتایا گیا ہے کہ جنت میں (جس کا حصول زندگی کا اصل مقصد ہے ) کسی کا دخول ایمان کے بغیر مکن نہ ہوگا۔خدا کی جنت ان لوگوں کے لیے نہیں ہے، جن کے دل ایمان ویقین سے خالی ہوں۔ایمان رکھنے والے باہم ایک دوسر سے سے محبت کرتے ہیں۔ بیان کے ایمان کی پہچان ہے۔ ایمان کا بی نقاضا ہوتا ہے کہ اہل ایمان میں باہم انس دمحبت کا رشتہ قائم ہو۔ وہ ایک دوسر ے کومحبوب رکھیں۔ ان کے دلوں میں ایک دوسر ے کے لیے بغض وحسد اور کینہ ہرگز نہ ہو۔ باہمی محبت جتنی زیادہ بڑھی ہوئی ہوگی ، ایمان بھی اتنا ہی زیادہ مشحکم ہوگا۔

اس حدیث میں محبت کو بڑھانے کی جوتد ہیر بتائی گئی ہے وہ فطری ہے۔ فرمایا گیا کہ '' آپس میں سلام کا چلن عام کرو'' یعنی آپس میں سلام کوخوب پھیلا ؤ۔ اس سے باہمی محبت بڑھے گی۔ اس لیے کہ سلام کا اصل محرک محبت ہی ہے۔ سلام کو جتنا زیادہ اس کی اصل روح کے ساتھ رواج دیا جائے گاوہ محبت کے پروان کا موجب ہوگا۔

(٣) وَعَنُ أُمَامَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَكْنَتُ: إِنَّ أَوُلَى النَّاسِ بِاللَّهِ مَنُ بَدَأَ بِالسَّلاَمِ.

ترجمه: حفرت امامة ب روايت ب كه رسول الله على فرمايا: "لوكول مي الله ك نزديك تروه ب، جوسلام كرن مي پهل كرب "

تشریح: ایک حدیث میں آیا ہے کہ سلام میں پہل کرنے والا تکبر سے پاک ہوتا ہے۔ (اَلۡبَادِیۡ بِالسَّلَامَ مَرِیۡ مِّیۡ اَلۡحِبر بیعٖ )۔ جو صل ماں کا منتظرر ہتا ہے کہ دوسرااے سلام کرے۔ اسے سیم یو لینا چاہے کہ اس کے دل کو وہ کشادگی اور وسعت حاصل نہیں ہے، جو اسلام میں مطلوب ہے۔ دل کی اس تُنگی کے ساتھ نہ تو وہ دین کا مزاج شناس ہوسکتا ہے اور نہ اس کا حق ادا او نیا مرتبہ ہوسکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ عِمْرَانَ بُنِ حُصَيْنٌ أَنَّ رَجُلاً جَآءَ إِلَى النَّبِي عَلَيْكُمْ فَقَالَ: ٱلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ فَرَدً عَلَيْهِ ثُمَّ جَآءَ الْخُوُ فَقَالَ: عَلَيْكُمُ فَرَدً عَلَيْهِ ثُمَّ جَآءَ الْخُوُ فَقَالَ: النَّبِيُ عَلَيْكُمُ فَرَدً عَلَيْهِ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ فَرَدَ عَلَيْهِ ثُمَّ جَآءَ اللهِ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: عِشُرُهُ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ فَرَدَ عَلَيْهِ ثُمَّ جَآءَ اللهِ فَرَدَ عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: عِشُرُونَ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللهِ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: عِشُرُونَ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللهِ وَ بَرَكَاتُهُ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: عَشُرُونَ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: السَلامُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللهِ وَ بَرَكَاتُهُ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: عَشُرُونَ ثُمَّ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: اللهِ فَرَدَ عَلَيْهِ فَعَلَسَ فَقَالَ: عَشُرُونَ ثُمَ جَآءَ الْخُو فَقَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ وَ بَرَكَاتُهُ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ فَرَدَةً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: اللهُ فَلَهُ فَرَدً عَلَيْهِ فَعَالَ: اللهُ فَيَنَ اللهُ فَرَدَ عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ فَلَكُمُ مَا عَلَيْهُ فَرَدَ عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ بَرَكَاتُهُ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ وَ مَنْ عَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ فَرَدَ عَلَيْهُ مَنْ عَالَ: اللهُ فَقَالَ: اللهُ مَنْ اللهُ فَقَالَ: اللهُ مُونَ عُمَانَ اللهُ فَرَدَ عَلَيْ فَالَا اللهُ مَنْ عَالَهُ مَنْ عَلَنْ عَالَ: اللهُ مُوالَ اللهُ مَا عَالَ عَلَنَ عَلَيْ عَالَةُ عَلَنَ اللهُ عَلَيْ عَالَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَالَهُ عَالَ عَائَةُ عَالَ: الللهُ عَلَ عَلَنَ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَ عَا اللهُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَ عَالَهُ عَالَةُ عَالَ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عُلَنَ عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَا

اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ - آپ نے اس کے سلام کا جواب دیا۔ پھر وہ څخص بیٹھ گیا۔ آپ نے فرمایا: '' اس کے لیے دس نیکیاں لکھی گئیں۔' پھرا یک دوسر اُخت آیا اور اس نے کہا: اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ (آپ ﷺ پر سلامتی ہواور اللّٰد کی رحمت)۔ آپ ﷺ نے اس کے سلام کا بھی جواب دیا۔ پھر وہ څخص بیٹھ گیا۔ آپ نے فرمایا: ' اس کے لیے بیں نیکیاں لکھی گئیں۔' پھرا یک اور خص آیا اور کہا: اَلسَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللَّٰهِ وَ بَرَ كَاتُهُ (آپ ﷺ پر سلامتی ہو، اور اللّٰد کی رحمت اور اس کی بر کتیں ہوں)۔ آپ ﷺ نے اس کے سلام کا بھی جواب دیا۔ پھر وہ څخص بھی بیٹھ گیا۔ آپ نے فرمایا: ' اس کے لیے میں نیکیاں ککھی گئیں۔'

تشريح العنى سلام ميں جس قدر الفاظ بڑھاتے جائيں گے اى قدر اجرو ثواب ميں بھى اضافہ ہوتا چلا جائے گا۔ ایک روایت میں بیبھى ہے کہ ایک اور شخص نے آ کر کہا: اَلسَّلاَمُ عَلَيْکُمُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاْتُهُ وَمَغْفِرَتُهُ - آپؓ نے (اس كے سلام كاجواب ديا اور) فرمايا: ' اس كے ليے چاليس نيكياں لکھى كىئيں؟

سلام كاجواب دين مين اس كاخيال ركھنا چاہي كه بہتر سے بہتر ديا جائے۔ اگر سلام كرنے والے نے السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ كہا ہے توجواب ميں وَعَلَيْكُمُ السَّلاَمُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَ كَاتُهُ كہيں - سلام كرنے والا اگر السَّلاَمُ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ كہتا ہے توجواب ميں وَعَلَيْكُمُ السَّلاَمُ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ كہيں قَرآن ميں ہے: وَإِذَا حُيِّيْتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّو بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْرُدُوُهُ هَا (النماء: ٨١)" اور تمهيں جب سلامتى كى كوئى دعا دى جائے تو تم اس سے اچھى دعا دويا ( كم ازكم ) اى كولو ثادو - '

(۵) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ عَنِ النَّبِي مَنْتَ قَالَ: إِذَا لَقِى اَحَدُكُمُ اَحَاهُ فَلْيُسَلِّمُ عَلَيْهِ فَإِنْ حَالَتُ بَيْنَهُ مَا شَجَرَةٌ أَوُ جِدَارٌ أَوُ حَجَرٌ ثُمَّ لَقِيمَة فَلْيُسَلِّمُ عَلَيْهِ. (ابوداؤد) ترجعه: حضرت ابو ہریرة سے روایت ہے کہ نبی تی نے فرمایا: '' جبتم میں سے کوئی اپن بھائی سے ملاقات کر نے تو چاہیے کہ اسے سلام کر نے پھر اس کے بعد اگر دونوں کے درمیان کوئی درخت یا دیوار یا (بڑا) پھر حاکل ہوجائے اور پھر اس سے ملاقات ہوتو اُسے (دوبارہ) سلام کر ہے:'

**تشریح:** مطلب سر ہے کہ تھوڑے وقفہ کی مفارقت کے بعد بھی سلام کر لینامستحب ہے۔ اس

|    | كلامريبوت جلدسوم                                                           | r 90'                                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|    | سکتا ہےاوراس سے اس بات کا بھی انداز ہ کیا جا سکتا ہے کہ<br>                |                                                        |
|    | وردل سوزی س درجہ مطلوب ہے۔                                                 | لوگوں کے باہمی تعلقات میں قربت ا                       |
|    | اللهِ: يُسَلِّمُ الرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِيِّ وَ الْمَاشِيُّ عَلَى         |                                                        |
|    | (بخاری،سلم)                                                                | الْقَاعِدِ وَالْقَلِيُلُ عَلَى الْكَثِيُرِ.            |
|    | بت ہے کہ رسول خداﷺ نے فرمایا:'' سوار پیدل چلنے والے                        | <b>ترجمه:</b> حضرت ابو مريرة م سرواي                   |
|    | ،<br>ہوئے کواور تھوڑے آ دمی زیادہ تعدادوالوں کوسلام کریں۔''                |                                                        |
|    | ، کچھآ داب ہتائے گئے ہیں۔مثلاً فرمایا:'' سوار پیدل چلنے                    | تشريح: ال حديث مي سلام ك                               |
|    | دیا گیا تا کہ سوار پر داضح رہے کہ گر چہ پیدل چلنے دالے نے                  |                                                        |
|    | سل ہے کیکن بندے کو ہر حالت میں جو چیز زیب دیتی ہے                          |                                                        |
|    | ہی چیزاس کے لیے وجیصدافتخارہے۔                                             |                                                        |
|    | ا انْتَهَى اَحَدُكُمُ اللَّى مَجُلِسٍ فَلْيُسَلِّمُ فَإِنْ بَدَا لَهُ أَنْ |                                                        |
|    | مُ فَلَيُسَتِ الْأُولَى بِأَحَقٍّ مِّنَ الْأَخِرَةِ. (ترندى، بوراوَد)      | يَّجُلِسَ فَلُيَجُلِسُ ثُمَّ اَقَامَ فَلُيُسَلِّ       |
|    | ت ہے کہ نبی ﷺ نے فر مایاً:'' جبتم میں سے کوئی کسی مجلس                     | <b>ترجمه:</b> <sup>ح</sup> ضرت ابو هر مريَّة مسے روايہ |
|    | عابے توبیٹھ جائے۔ پھر جب (چلنے کے لیے) کھڑا ہوتو پھر                       | میں پہنچ تو سلام کرے۔ پھرا گربیٹھنا                    |
|    | ےسلام سے زیادہ بہتر نہیں ہے۔''                                             | سلام کرے، کیوں کہ پہلاسلام دوسر۔                       |
|    | ملام کرنا چاہیے۔اس کے بعدا گر بیٹھنا ہوتو بیٹھیں۔اورا گر                   |                                                        |
|    | کے واپس ہوں۔ پہلے سلام کے مقابلے میں اس دوسرے                              |                                                        |
| ×. |                                                                            | سلام کوجودانیس کے دقت کریں گے کم                       |
|    | الله قَالَ: يَا بُنَّيَّ إِذَا دَخَلُتَ عَلَى أَهُلِكَ فَسَلِّمُ           |                                                        |
|    |                                                                            | يَكُوُنُ بَرَكَّةً عَلَيُكَ وَ عَلٰي أ                 |
|    | ے۔<br>ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' میرے بیٹے، جبتم اپنے                  |                                                        |
|    | ،<br>بےاورتمھارے گھر والوں کے لیے موجب برکت ہوگا۔''                        |                                                        |
|    | یہ جب تم اپنے گھر میں داخل ہوتواپنے گھر والوں کوسلام کیا                   | 1                                                      |
|    | لوں کوسلام ہی کے ذریعے سے رخصت کرو۔'' (بیہق )اس                            |                                                        |
|    | • •                                                                        | * *                                                    |

حدیث میں فاَوُ دِعُوا اَهْلَهٔ بِالسَّلاَم کے الفاظ آئے ہیں۔ اس کا ایک مطلب تو یہی ہے کہ گھر والوں کوسلام کے ذریعے سے رخصت کرو یعنی رخصت ہوتے وقت انھیں سلام کرو یعن اہل علم نے کہا ہے کہ اَوُ دَعُوا، اِیْدَاع سے ہے۔ اس کے لحاظ سے مفہوم یہ ہوگا کہ جب گھر سے نکلوتو سلام کواپنے اہل وعیال کے پاس ودیعت (امانت) رکھو یعنی سلام کو نیک فال لینے کے مرادف قرار دو کہ آئندہ پھر گھر کی جانب والیسی سلامتی ہی کے ساتھ ہوگی اور دوبارہ اس کا موقع نصیب ہوگا کہ گھر والوں کوسلام کر سکو۔

بہرصورت مدحدیث بتاتی ہےکہ اپنے گھر والوں کواپنے سلام سے محر دمنہیں رکھنا چاہیے۔ جب گھر میں داخل ہوں اس وقت بھی انھیں سلام کریں اور جب گھرے نکل کر باہر کہیں جانے کو ہوں،اس وقت بھی انھیں سلام کریں۔ یہی اسلام کی تعلیم اوراسلامی تہذیب کا تقاضا ہے۔ ٩) وَ عَنُ أُسَامَةَ بُنِ زَيُلًا أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ أَلَظْنُهُ مَرَّ بِمَجْلِسٍ فِيُهِ اَخُلاَطُ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُشْرِكِيْنَ عَبَدَةِ الْأَوْثَانِ وَ الْيَهُوُدَ فَسَلَّمَ. (بخارى،مسلم) ترجمہ: حضرت اسامہ بن زیڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ کا کی ایسے مجمع کے پاس سے گز رے جس میں مسلمان اور مشرک بت پرست بھی تتھاور یہودی بتھ۔ آپؓ نے اہلِ مجلس کوسلام کیا۔'' تشريح بعنى معلوم ہوا كہ مجمع ميں اگر چەسلم اور غير مسلم ہر طرح كے لوگ ہوں كيكن سلام كرنے میں بخل سے کام نہ لیں ۔ لوگوں کے پاس سے گزرنے کے جوآ داب اسلام نے سکھائے ہیں ان كوفراموش نه كرير - اگرچه بيسلام حقيقت ميں ان ہى لوگوں کے حق ميں ہوگا، جوصا حب ايمان ہوں گے۔اس لیے کہ خدا کی رحمتوں اور حقیقی سلامتی کے مستحق غیر مومن نہیں ہو کتے مجلس میں ا گرکوئی مومن شخص موجود نہ ہوتو ایس صورت میں سلام کے لیے اَلسَّلاَمُ عَلیٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدى (سلامتی ہوان پر جو ہدایت کی پیروی اختیار کریں)۔ (١٠) وَ عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: إذا سَلَّمَ عَلَيْكُمُ أَهُلَ الْكِتَابِ فَقُو لُوا وَ عَلَيْكُم. (بخاری، سلم) ترجمہ: حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جب اہل کتاب (یہودو نصاریٰ) شمصی سلام کریں تو تم جواب میں کہو: وَ عَلَیْ کُمُ ( تم یریھی )۔'' تشریح: لیحنی ان کے سلام کا جواب سرے سے نہ دینا تو مروت اور انسانیت کے منافی ہے۔

ان کے سلام کا جواب دو لیکن بیدخیال رہے کہ ابھی وہ خدا کی رحمتوں کے مستحق نہیں ہیں ہتھیں خواہش اسی بات کی ہونی چاہیے کہ وہ ایمان کی دولت سے بہرہ یاب ہوکر حقیقی سلامتی اور خدا کی رحمتوں کے مستحق ہوسکیں۔ (11) وَ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ ٢ مَرَّ عَلَىٰ غِلْمَان فَسَلَّمَ عَلَيْهِم. (بخارى، سلم) **ترجمہ**: حضرت انس کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کچھ لڑکوں نے پاس سے گز رب تو آپ نے أتعين سلام كيا-'' تشريح: آپ على كاس عمل سے ظاہر ہوتا ہے كه آ ي كے اندر تواضع و انكسار كى صفت بدرجداتم یا کی جاتی تھی۔ آپ کی ذات ِگرامی درحقیقت کمالِ شفقت ومحبت کی مظہرتھی۔ آپ کے اس طر زِمَل میں امت کے لیے بڑی رہنمائی پائی جاتی ہے۔قوم کے بچوں کونظرا نداز کرنا کسی بھی طرح صحیح نہیں ہے۔ان سے ہمیں پوری دلچیسی ہونی جا ہے۔ان کی دل جوئی کرنا اوران کا حوصلہ بر مانا یہ بروں کے فرائض میں داخل ہے۔ ان کی تعلیم و تربیت کی طرف پوری توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ (١٢) وَعَنُ اَسُمَآءَ بِنُتِ يَزِيُدٌٍ قَالَتُ: مَرَّ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي نِسُوَةٍ فَسَلَّمَ عَلَيْنَا. (ابوداؤد، ابن ماجه، دارمي) **ترجمہ**: حضرت اساء بنت پزیڈ بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ ہم عورتوں کے پاس سے ہو کر گزربے تو آ یے نے ہم (عورتوں) کوسلام کیا۔ تشریح: نبی ﷺ کا پیامِ رحمت جس طرح مردوں کے لیے تھا اسی طرح آ یہ ﷺ عورتوں کی ہدایت کے لیے بھی مبعوث ہوئے تھے۔عورتیں بھی اس کی مستحق تھیں کہ وہ آپؓ کے سلام اور آ ڀ کي دعاؤں سے فيض ياب ہو سکيں۔ <١٣> وَ عَنُ غَالِبٌ قَالَ: إِنَّا لَجَلُوُسٌ بِبَابِ الْحَسَنِ الْبَصَرِيِّ إِذَا جَآءَ رَجُلٌ فَقَالَ حَدَّثَنِي آبِي عَنُ جَدِّى، قَالَ: بَعَثَنِي آبِي إلى رَسُولِ اللَّهِ عَلَنَ فَقَالَ ائْتِه فَاقُرِئُهُ السَّلاَمَ قَالَ فَاتَيُتُهُ فَقُلْتُ آبِي يُقُرِئُكَ السَّلاَمَ فَقَالَ: عَلَيُكَ وَ عَلى أبيُكَ السَّلاَمُ. (ابوداؤد)

**ترجمہ**: حضرت غالبؓ کہتے ہیں کہ ہم حسن بھر کؓ کے دروازے پر بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک

شخص آیا اور کہا کہ مجھ سے میرے باپ نے اور ان سے میرے دادا (یعنی ان کے باپ) نے بیان کیا کہ مجھے میرے باپ نے رسول اللہ یکٹ کی خدمت میں بھیجا اور کہا کہتم آل حضرت کی خدمت میں جاوّاور آپ کو میر اسلام پنچاؤ۔وہ کہتے ہیں کہ میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ میرے باپ نے آپ کوسلام عرض کیا ہے۔ آپ نے فرمایا:'' تم پر اورتھا رے باپ پرسلامتی ہو۔'

تشريح: ال حديث سے معلوم ہوا کہ کسی کے ذريع سے دوسر فی تحق کو اپنا سلام پہنچایا جاسکتا ہے۔ اس سلام کا غائبانہ جو اب بھی دینا چاہے، جس کی طرف سے سلام پہنچایا جائے اس پر سلام بیھیجا اور سلام پہنچانے والے پر بھی سلام بیھیج ۔ بلکہ پہلے سلام پہنچانے والے تحف پر بی سلام بھیجنا چاہیے۔ کیوں کہ وہ سامنے موجود ہوتا ہے اس لیے اس کا حق مقدم ہے۔ جب کوئی کسی کی طرف سے سلام پینچائے تو جو اب یوں کے : عَلَيْکَ وَ عَلَىٰ فُلاَنِ السَّلاَمُ (تم پر اور تُحف فلاں پر سلامتی ہو)۔ یہ بھی کہہ سکتے ہیں : عَلَيْکَ وَ عَلَيْ وَ السَّلاَمُ (تم پر اور اس پر سلامتی ہو)۔ استقبال

اسلام میں بیکوئی ناپندیدہ بات ہرگزنہیں ہے۔ مرحبا کہنا (۱) عَنُ عِحْدِمَةَ بُنِ آبِیُ جَهُلٍ ٌ قَالَ لِیُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَیْظَ یَوْمَ جِنُتُهُ: مَرُحَبًا بِالرَّاكِبِ الْمُهَاجِدِ. ترجمه: حضرت عکرمہ بن ابوجہل کہتے ہیں کہ (فتح مکہ کے بعد) جب میں (اسلام قبول کرنے محلام رنبوت جلد م کے لیے ) رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ ﷺ نے فر مایا: '' بجرت کرنے والے سوارکوم حبا۔' تشریح: لیحنی اللہ اور رسول کی طرف یا دار الحرب سے دار السلام کی طرف ہجرت کرنے والے کو خوش آمدید! ایک روایت میں ہے کہ جب نبی ﷺ نے انھیں اپنی طرف آتے دیکھا تو آپ

مو لوں امدید ایک روایت یں ہے لہ جنب بی سے سال پی سرت سے دیں جاتے دیں اور کر اسے دیں دانے کہ کہ کہ ایک روالے کہ کھڑے ہو گئے اور چل کران کے پاس پہنچا اور انھیں گلے لگالیا اور فرمایا:'' ہجرت کرنے والے سوار کو مرحبا۔'' (جمع الجمع عن مصعب ابن عبد اللہ)

حفزت عکر مدابن ابی جہل اسلام قبول کرنے سے پہلے آں حفزت ﷺ سے سخت عداوت رکھتے تھے۔ حفزت عکر مڈکا خاص وصف شہسواری تھا۔ حضور ﷺ کے دست مبارک پر ایمان لانے کے بعد حسنِ کلام کی برکت سے وہ قابلِ رشک بن گئے۔ خدا کے دین کوسر بلندر کھنے کے لیے انھوں نے اپنی جان تک قربان کردی۔ وہ جنگ ِ رِموک میں شہید ہوئے ہیں۔ مصافحہ

(1) عَنِ ابُنِ مَسْعُوُدٌ عَنِ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: مِنُ تَمَامِ التَّحِيَّةِ الْأَخُذُ بِالْيَدِ.

ترجمہ: حفزت ابن مسعودؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' سلام کاتکملہ مصافحہ ہے۔' تشریح: اہل ایمان جب آپس میں ملیں توان کے لیے ضروری ہے کہ وہ محبت اور خوش اور جذبہ ر اکر ام واحترام کا اظہار کریں ۔ اس اظہار کا مہنڈ بطریقہ سلام وتحیہ ہے ۔ مصافحہ سے حقیقت میں اسی مقصد کی تکھیل ہوتی ہے۔

مصافحہ ایک دوسرے سے ہاتھ ملانے کو کہتے ہیں۔ مصافحہ دونوں ہاتھوں سے کرنا چاہیے۔ جوان عورت سے مصافحہ کرما جائز نہیں ہے۔ البتہ ایسی بوڑھی عورت سے مصافحہ کر سکتے ہیں، جس کی طرف جنسی میلان کا کوئی اندیشہ نہ ہو۔ ایک بوڑھا شخص جو جذبات جنسی کی فتنہ خیز یوں سے نجات پاچکا ہے، اگر کسی جوان عورت سے مصافحہ کر لیتا ہے تو اس میں کوئی قباحت کی بات نہیں ہے لیکن بہتر یہی ہے کہ وہ بھی جوان عورت سے مصافحہ کر لیتا ہے تو اس میں کوئی قباحت کی بات نہیں ہے لیکن بہتر یہی ہے کہ وہ بھی جوان عورت سے مصافحہ کر لیتا ہے تو اس میں کوئی قباحت کی (۲) وَ عَنُ أَبِی الْحُطَّابِ قَتَادَةَ قَالَ: قُلْتُ لِلاَنَسِ: أَكَانَتِ الْمُصَافَحَةُ فِی

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حفزت ابوخطاب قادة كمتم بين كمين نے انس سے بوچها كدكيار سول الله عليه كما اصحاب ميں مصافح كارواج تحا؟ انھوں نے كہا: '' ہاں ۔' (٣) وَ عَنِ الْبُرَاءِ بُنِ عَاذِبٌ قَالَ : قَالَ النَّبِقُ عَلَيْنَا : إذَا الْتَقَى الْمُسْلِمَانِ فَتَصَافَحا وَ حَمِدَ اللَّهُ وَ اسْتَعْفَرَاهُ خُفِرَ لَهُمَا. ترجمه: حضرت براء بن عازب سے روایت ہے کہ بی علی نارادفر مایا: '' جب دوسلمان ملیں، باہم مصافح کریں اور اس کے ساتھ خدا کی حکر ہی اور اس سے مغفرت کے طالب ہوں تو ان کی مغفرت ہوتی جاتی ہے۔'

تشريح: ايك روايت ميں بدالفاظ آئ ميں: مَا مِنُ مُسْلِمِيْنَ يَلْتَقِيَانِ فَلْيَتَصَافَحَانِ إِلَّا غُفِرَ لَهُمَا قَبُلُ أَنُ يَّتَفَرَّفَا (احم، ترندى، ابن ماجه)'' دومسلمان مليس اوروه آپس ميں مصافحہ كريں تو دونوں كے جداہونے سے پہلے ہى لاز مان كى مغفرت ہوجاتى ہے۔'

مصافح ال بات كى علامت ہے كہ مصافح كرنے والے ايك دوسرے كے حقوق كا شعور ركھتے ہيں۔ اور خدا كى حمد و ثنا ال بات كا ثبوت ہے كہ اللہ كے حقوق كو بھى وہ كى حالت ميں فراموش نہيں كرتے۔ ال ليے ان كى يد با ہمى ملاقات اور سلام و مصافحہ ايك طرح سے ان كى معفرت اور ان كى كاميابى كا اعلان ہے۔ البتہ ال كے ليے ضرورى ہے كہ يد ملاقات اور سلام و مصافحہ بے روح نہ ہو بلكہ ال كے پیچھے پورے طور پر مومنا نہ شعور واحساس كار فر ما ہو۔ (٣) وَ عَنُ أَنَكُ قَالَ: لَمَّا جَآءَ اَهُلُ الْيَمَنِ قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّٰ قَدُ جَآءَ كُمُ اَهُلُ

ترجمہ: حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ جب یمن کے لوگ آئے تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ''تمھارے پاس یمن کے لوگ آئے ہیں۔'' میہ وہ لوگ ہیں جنھوں نے سب سے پہلے مصافحہ شروع کیا۔

**تشریح:** معلوم ہوا کہ بہترین طریقہ کوئی بھی رائج کرےاس کی تحسین کی جائے گی۔حدیث کا بیدحصہ کہ بیوہ لوگ ہیں جنھوں نے سب سے پہلے مصافحہ شروع کیا۔حضرت انس کا اپنا قول ہے، جیسا کہ منداحہ کی ایک روایت میں اس کی صراحت موجود ہے۔(احمہ ۲۵۱/۳)

معانقه (گےلگانا) <١} عَنِ الشَّعْبِيُ اَنَّ النَّبِيَّ مَلَكًا لَهُ تَلَقَّى جَعُفَرَ بُنَ اَبِي طَالِبِ فَالْتَزَمَهُ وَ قَبَّلَ مَا بَيْنَ عَيْنَيْهِ. (ابوداؤد، شعب الإيمان للبيهقي) ترجمہ: اما شعبی (تابعی) سے مرسلاً روایت ہے کہ نبی ﷺ جعفر بن ابی طالبؓ سے ملے توان کو گلےلگایا(یعنی معانقہ فرمایا)اوران کی آنکھوں کے درمیان میں (یعنی پیشانی کو )بوسہ دیا۔ **تشریح:** دوآ دمیوں کا باہم ایک دوسرے کے گلے میں ہاتھ ڈالنایا باہم ایک دوسرے کو سینے ے لگا نامعانقہ کہلاتا ہے۔معانقہ سے اصل میں قربت <sup>ت</sup>علق اور محبت داکرام کا اظہار مطلوب ہوتا ہے۔جذباتِ انسانی کا شریعت نے پورا پاس ولحاظ رکھا ہے۔لیکن شریعت بیجھی نہیں چاہتی کہ کوئی عمل روح سے خالی محض رسم بن کررہ جائے۔ یااس میں غلطتم کے جذبات شامل ہوجائیں۔ ٢) وَ عَنُ أَنَسٍّ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ الرَّجُلُ مِنَّا يُلْقَى أَحَاهُ أَوُ صَدِيْقَـهُ أَيَنُحَنِّي لَهُ؟ قَالَ: "لَا" أَفَيَلْتَزِمُهُ، وَ يَقَبَّلُـهُ؟ قَالَ: "لاَ" قَالَ أَفَيَأُخُـذُ بِيَـدِهٖ وَ يُصَافِحُهُ. قَالَ: "نَعَمُ." (زمذی) ترجمه: حفزت انس بيان كرتى بي كداك شخص في عرض كيا كداب اللد كرسول، بهم ميں ہے جب کوئی شخص اپنے بھائی یا اپنے دوست سے ملاقات کر بے تو کیا وہ اس کے لیے (تعظیماً) جھک جائے؟ آپؓ نے فرمایا:'' نہیں۔''اس نے عرض کیا کہ تواس سے گلے ملے اوراس کو بوسہ دے؟ آپﷺ نے فرمایا:'' نہیں۔''اس نے عرض کیا کہ تو کیا وہ اس کے ہاتھ کواپنے ہاتھ میں لے کراس سے مصافحہ کرے؟ آپ نے فرمایا: '' ہاں۔' تشریح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ملاقات یا سلام کے وقت جھکنا یا سرکوخم کرنا درست نہیں ہے۔اسی طرح بیہ جا ئزنہیں ہے کہ آ دمی کسی کے سامنے زمیں بوں ہو۔ بیصرف اللہ کاحق ہے کہ بندہ اس کے سامنے سرتشلیم خم کرےاوراس کی جناب میں سجدہ ریز ہو۔ ب حدیث بتاتی ہے کہ عام ملاقات کے موقع پر اپنے بھائی یا دوست سے ہاتھ ملانا کافی ہے۔ ملاقات کے وقت بے جا تکلّفات کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ ملاقات کے وقت

معانقہ اور تقبیل (بوسہ) کو لازم قرار دینے میں بڑی قباحتیں ہیں، جن کو بہ آ سانی شمجھا جاسکتا

ہے۔ مثلاً ملاقات کے وقت ضروری نہیں کہ آ دمی کے اندر جذبات کی وہ شدت پائی جاتی ہو، جس کا اظہار معانفتہ یا (تقبیل) کے ذریعے سے ہوتا ہے۔ ایسے معانفتہ یاقبیل کے مکروہ ہونے میں تو کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے، جس کے پیچھیے خوشا مداور تملق کی کا رفر مائی ہو یا دیگر کوئی غلط تسم کا جذبہ کا م کر رہا ہو۔ ورنہ معانفتہ یاقبیل میں فی نفسہ کوئی برائی نہیں پائی جاتی ۔ آپ ایسے کسی عزیز کو رخصت کر رہے ہوں یا کسی عزیز سے زمانۂ دراز کے بعد ملاقات ہو رہی ہو یا کسی تحض سے موجہ اللہ آپ کو بے انتہا محبت وعقیدت ہوتو اس صورت میں معانفتہ یاتقبیل میں علاء کوئی قباحت تقبیل (یوسیہ )

تشريح: يعنی بيکوئی پينديدہ بات نہيں ہے کہ آ دمی اپنے بچوں سے بے پروا ہو کہ دہ نتوا پنے بچوں کو پيار کرے اور نہ دہ ان پراپنی محبت و شفقت کا اظہار کرے ۔ دل کی تختی خوبی نہيں بلکہ عیب ہے۔ جو شخص دل کا سخت ہودہ اس کا مستحق کیسے ہو سکتا ہے کہ اس کے ساتھ مہر بانی کا سلوک کیا جائے ۔ خدا کی رحمت ان ہی لوگوں کے لیے ہے جواس کے بندوں پر رحم کرتے ہیں۔ معصوم پنچ تو سب سے زيادہ اس کا حق رکھتے ہیں کہ ان سے پيار کیا جائے اور ان کے ساتھ ہمارا سلوک شفقت دمجت کا ہو۔ (۲) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ جَاءَ اَعُوَ اِبِیٌّ اِلَی النَّبِسِی عَلَیْ فَقَالَ: اَتُقَبَّلُوُنَ الصِّبِيانَ!

فَمَا نُقَبِّلُهُمُ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: أَوُ أَمُلِكُ لَكَ إِنُ نَـزَعَ اللَّهُ مِنُ قَلْبِكَ الرَّحْمَةَ.

ترجمه: حضرت عائشةٌ بیان کرتی ہیں کہ ایک بدوی نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوااور کہا کہ آپلوگ بچوں کو بوسہ دیتے ہیں، ہم تو بوسہ نہیں دیتے۔ اس پر نبی ﷺ نے فرمایا:'' اگر اللہ نے تمھارے دل ہے رحمت کھینچ لی تو میں تمھارے لیے کیا کرسکتا ہوں۔'' تشریح: بچوں کو بوسہ دینے سے باز رہنا اس بات کا ثبوت ہے کہ دل جذبہ رحت سے خال ہے۔جس دل میں جذبہ رحمت نہ ہواہے دل نہیں کہا جاسکتا۔ دل کی خاص خوبی لینت ، نرمی ، ملائمت اورترحم ہی ہے۔دل کی اس امتیا زی چیز کی حفاظت بہت ضروری ہے۔ (٣) وَ عَنُ عَائِشَةً قَالَتُ: مَا رَأَيْتُ اَحَدًا كَانَ اَشَبَّهُ سَمِتًا وَ هَدُيًا وَ دَلًا وَ فِي رِوَايَةٍ حَدِيْثًا وَّ كَلاَماً بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْظٍ مِنُ فَاطِمَةَ كَانَتْ اِذَا دَخَلَتْ عَلَيْهِ قَامَ اِلَيُهَا فَاَحَذَ بِيَدِهَا فَقَبَّلَهَا وَ اَجُلَسَهَا فِي مَجُلِسِهِ وَ كَانَ اِذَا دَخَلَ عَلَيُهَا قَامَتُ إِلَيْهِ فَاَخَذَتْ بِيَدِهٍ فَقَبَّلَتُهُ وَ ٱجُلَسَتُهُ فِي مَجُلِسِهَا. (ابوداؤد) **ترجمہ:** حضرت عائشہ سے روایت ہے۔ وہ فرماتی ہیں کہ'' میں نے کسی کونہیں دیکھا کہ وہ ہیئت،طور وطریق اورحسن خلق میں۔ایک روایت میں ہے کہ بات چیت اور کلام میں۔ رسول اللَّدَ سے مشابہت رکھنے میں فاطمیہ سے بڑھ کر ہو۔ فاطمیہ جب آپ کی خدمت میں آئیں تو آ پ کھڑے ہوکران کی جانب بڑھتے۔ان کا ہاتھا پنے ہاتھ میں لے لیتے۔ان کو بوسہ دیتے اور پھرانھیں اپنی جگہ بٹھاتے۔ اسی طرح جب آل حضرت ﷺ فاطمۃ کے یہاں تشریف لے جاتے تو وہ آپؓ کے لیے کھڑی ہوجا تیں، آپؓ کا ہاتھ اپنے ہاتھ میں لے کیتیں پھر آپؓ کو بوسہ دیتیں اور ایٰ جگہ بٹھاتیں۔

**تشریح:** حضرت فاطمة شکل وصورت اور سیرت واخلاق میں سب سے زیادہ رسول اللّٰہ ﷺ سے مشابہت رکھتی تھیں ۔

آ پ ﷺ پی بی حفرت فاطمة کے ہاتھوں یا ان کی پیشانی کو بوسہ دیتے۔ اس حدیث سے ان لوگوں کو سبق حاصل کرنا چا ہے، جن کے دلوں میں بیٹی کی کوئی عزت وقعت نہیں ہوتی۔ (۲) وَ عَنِ الْبَرَ آءِ قَالَ: دَخَلُتُ مَعَ اَبِیُ بَكُرٍ اَوَّلَ مَا قَدِمَ الْمَدِينَةَ فَاِذَا عَائِشَةَ بنتُهُ مُضُطَحِعَةٌ قَدُ اَصَابَهَا حُمَّى فَاَتَلْهَا اَبُوُ بَكُرٍ فَقَالَ: كَيْفَ اَنَّتِ يَا بُنَيَّةُ وَ قَبَّلَ حَدَّهَا. ترجمه: حفزت براغ بیان کرتے ہیں کہ کسی غزوہ سے ابوبکر کے مدینہ آتے ہی میں ان کے گھر گیا تو دیکھا ہوں کہ ان کی صاحب زادی عا کشٹر لیٹی ہوئی ہیں اور بخار میں مبتلا ہیں۔ ابوبکر ان کے پاس گئے اور یو چھا کہ میری بیٹی تمھا ری طبیعت کیسی ہے؟ اور انھوں نے اُن کے رخسار کا بوسہ لیا۔ **تشریح:** اس روایت سے معلوم ہوا کہ حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ بھی اپنی صاحب زادی حضرت عا کشٹر سے بیا نتہا محبت رکھتے تھا اور اظہار شفقت ومحبت بھی فرماتے تھے۔ جس زمان کے واقعہ کا ذکر اس روایت میں کیا گیا ہے اس وقت حضرت عا کشٹہ کوئی چھوٹی بڑی بھی نہ تھیں۔

(1) عَنُ بِلاَلِ بُنِ الْحَارِثِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَلْتَلْكُمْ: إِنَّ الرَّجُلَ لِيَتَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِ مِنَ الْحَيْرِ مَا يَعْلَمُ مَبْلَغَهَا يَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ بِهَا رِضُوانَهُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَاهُ وَ إِنَّ الرَّجُلَ لِيَتَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِ مِنَ الشَّرِ مَا يَعْلَمُ مَبْلَغَهَا يَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ بِهَا رِضُوانَهُ إِلَى يَوْم يَلْقَاهُ وَ إِنَّ الرَّجُلَ لِيَتَكَلَّمَ بِالْكَلِمَةِ مِنَ الشَّرِ مَا يَعْلَمُ مَبْلَغَهَا يَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ بَهَا مَدْرَة بِلَهُ بَهَا عَلَيْهِ اللَّهُ بَعَالَمُ وَ اللَّهُ لَهُ بَعَالَهُ وَ اللَّهُ بَعَالَهُ اللَّهُ بَعَالَمُهُ مَبْلَعُهَا يَكْتُبُ اللَّهُ بَعَا عَلَيْهِ مَعَلَيْهِ مَعْطَهُ إِلَى يَوْم يَلْقَاهُ. ((شرح النه اللَّهُ بَعَالَ مَدَرَ اللَّهُ بَعَالَ عَلَيْهِ مَعْطَهُ اللَّ يَوُم يَلُقَاهُ. (ترحمه: اللَّهُ مَعْطَهُ اللَّهُ يَعُوم يَلُقَاهُ. ((بَرحمه: اللَّهُ اللَّهُ بَعَالَهُ اللَّهُ بَعَنَ عَلَيْ مَعْطَهُ اللَّهُ بَعَلَ عَدَى اللَّهُ بَعَالَ اللَّهُ بَعَالَ مَدَى اللَّهُ بَعَالَ مَدَى اللَّهُ بَعَلَيْ اللَهُ بَعَنَ عَلَيْ اللَّهُ بَعَنَ عَلَيْ قَالَ مَنْ اللَّهُ بَعَنَ عَلَيْ اللَّهُ مَدَى اللَّهُ بَعَلَيْ اللَّهُ بَعَدَى اللَّهُ بَعَالَ عَلَيْ عَمَالَةُ مَا اللَّهُ بَعَلَيْ اللَهُ مَعْرَى اللَهُ مَعْلَى اللَهُ عَلَيْ مَدَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ مَا عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ اللَّهُ مَدَى اللَّهُ مَا عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا عَنْ اللَّهُ مَعْنَ مِ اللَّهُ مَا عَلَى الْحَالَ مَا عَلَى الْحُولَ اللَّهُ مَا عَالَ مَا عَلَى الْعَا عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ الْحَالَ مَا عَا عَلَى اللَهُ مَا عَا عَلَيْ مَا عَلَى الْحَالَ عَلَيْ مَا عَلَى الْحُولَ مَعْنَ مَا عَلَى الْحَالَ مَا عَلَى مَا عَا عَا عَلَى اللَّهُ مَا عَا اللَّهُ مَا عَا عَا عَا عَا عَا مَا عَا مَا عَا مَعْنَ مَا عَلَى مَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَاعَا مَعْمَ مَ مَا عَلَى مَالَ مَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا

بات کہتا ہے جو خدا کی ناراضی کی ہوتی ہے۔تو اگر چہ بندہ اس کی سیجی سے داقف نہیں ہوتا لیکن اس کی وجہ سے دہ جہنم میں گر پڑتا ہے۔' ایک ردایت میں ہے کہ:'' اس کے سبب سے دہ ( دوز خ کی ) آگ میں اتنی دور سے گرتا ہے جو مشرق دمغرب کے در میانی فاصلہ سے بھی زیادہ ہے۔' آ دمی کی زبان سے جو بات بھی نگلتی ہے، اس سے اس بات کا پیتہ چلتا ہے کہ دہ آ دی کیسا ہے دہ خدا کا پسندیدہ ہے یا دہ خدا کے خضب کا مستحق ہے۔ اس لیے آ دمی کو اپنی گفتگو میں اس کا پورا خیال رکھنا چا ہے کہ اس کی زبان پر بھی کوئی ایسی بات نہ آئے، جس سے اس کی گرا دے اور وقت تک ممکن نہیں جب تک کہ آ دمی اعلی اخلاق و کر دار کا حال نہ ہو۔ اس لیے آ دمی کو اعلی اس کا اور بلندی کر دار کی فکر ہونی چا ہے۔ اگر اس کا کر دار داخلاق بلند ہو گا تو ہم یقین کے ساتھ کہ ہے ہیں کہ اس کی زبان پر غلط اور خلاف حق کوئی بات نہ آئے ، جس سے اس کی گرا دائل ق اور بلندی کر دار کی فکر ہونی چا ہے۔ اگر اس کا کر دار داخلاق بلند ہو گا تو ہم یقین کے ساتھ کہ ہے ہیں ہے اس ک

(۲) وَعَنُ أَبِى بَكُوةٌ قَالَ: اتُننى دَجُلٌ عَلَى دَجُلٍ عِندَ النَّبِي عَن فَقَالَ: وَيُلَکَ قَطَعْتَ عُنُقَ اَحِيْکَ تَلْقُالَ مَنْ كَانَ مِنْكُمُ مَادِحًا لاَ مَحَالَةَ فَلْيَقُلُ اَحْسِبُ فَلاَناً وَاللَّهُ عَن تَعْنَى اَلَهُ اِنَ كَانَ يَرْى اَنَّهُ كَذَلِکَ وَلاَ يُزَكِّى عَلَى اللَّهِ اَحَدًا. (بنارى، سلم) عُنقَ اَخِيدُ بَان كَانَ يَرْم اَنَ هُ كَذَلِکَ وَلاَ يُزَكِّى عَلَى اللَّهِ اَحَدًا. (بنارى، سلم) ترجمه: حضرت ابوبكرة سے روایت ہے کہ ایک خص نے نبی علی حسن کُن کَانَ یَرْم کَانَ مَن کُمْ مَادِحًا لاَ مَحَالَةَ فَلْيَقُلُ اَحْسِبُ فَلاَناً وَاللَّهُ مَعْنَى اللَّهِ اَحَدًا. (بناری، سلم) موجودگی میں اس کی تعریف کی آپ نے نبی ایک خص نے نبی علی حض کی ما من ایک خص کی موجودگی میں اس کی تعریف کی آپ نے نبی ایک خص کی مالی دی میں اس کی تعریف کی آردن مند من میں حیک ہوئی کی تعریف کر ن کا ن دی میں اس کی تعریف کی آپ نے نبی ایک خص کی مالی دی میں اس کی تعریف کی آردن من میں حیک ہوئی کی کی تعریف کر ن کا دی۔ دی میں اس کی تعریف کی آپ نے نبی ایک خوص کی میں اس کی تعریف کی آردن میں موجودگی میں اس کی تعریف کی آپ نے نبی بار فرمائی ۔ پھرفر مایا: '' آسوں ہے تم پر تم نے اپن کی تعریف کر ن فردن کی مردن کا دی۔ ہودورگی میں اس کی تعریف کی آپ کی تعریف کر نی فران کی بار می میں ایک کرتا ہوں اور اس کا حمال کر نی والا اللہ ہے اور ایک کی تعریف کر نی فردی کر نی فردی کی تعریف کر نی فردی کی تعریف کر نی فردی کی میں میا می میں می جو کہ کہ میں ایک کی تعریف کر نی کی تعریف کر نی کی تعریف کر کی نی میں میا نہ ہو نے کامی کی تعریف کی کر دون کا نہ دی۔ '' یعنی ایک بڑے خطر میں ڈال دیا۔ اس لیک کر جب کہ و می کی کر دین کا نہ دی۔ '' یعنی ایک بڑے خطر می میں ڈال دیا۔ اس لیک ہو جب کہ تعریف میں میا نو دی کا کی کر دن کا نہ دی۔ '' یعنی ایک بڑے خطر کی کی تعریف کر کے خاص طور سے بی کہ کر نے خاص طور ہے جب کہ و میں کی کی کر نی کی کر میں کر کی خاص طور ہے دی کر ہے خطر کی کی کر کر کی کر کر کی کر کی کر کی کر کی کی کر کر کی کر کی کی کر کی کر کی کی کر کر کی کر کر ک

ہیں نہ رہے یں جامد صوب ہوا کہ ای اور اسے ہیں برط سرط یں درمان پر کا اس کے لیے یہ چیز اس کے لیے موجب ہلا کت ہو سکتی ہے۔ ممکن ہے تم صارت تعریفی کلمات سے اس کے دل میں غرور دکبر پیدا ہوجائے جوآ دمی کے لیے کسی تباہی اور ہلا کت سے کم نہیں ہے۔ ہی حدیث یہ بتاتی ہے کہ کسی سبب سے اگر کسی کی تعریف کرنی ہی چا ہوتو اپنے گمان کی حدتک ہی اس کی تعریف کرو کسی کے بارے میں جزم ویفین کے ساتھ ہر گز کوئی فیصلہ نہ کرو۔ حقیقت ِ حال کواللّہ پرچھوڑ دو۔وہی بہتر جانتا ہے کہ کون کیسا ہے۔اوروہی سب کا حساب لینے والا ہے۔جن شخصیتوں کے بارے میں ثابت ہے کہ وہ خدا کے مقبول بندے تھے، جیسے عشر ہ مبشرہ وغیرہم ان کے علاوہ کسی کے بارے میں اس جزم ویفین کا اظہار نہ کیا جائے کہ وہ خدا کے یہاں لاز ماً مقبول ہے۔ جوشخص قابل تعریف نظر آئے اس کے بارے میں بھی احتیاط کی راہ اختیار کرنی انس ہے۔

(٣) وَعَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ عَنِ النَّبِيَّ عَالَ اللَّهِ قَالَ: مَنُ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِوِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ يَصُمُتُ.

**ترجمہ**: حضرت ابوہریرہؓ نبی ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپؓ نے فرمایا:'' جو شخص اللّٰداور یوم آخر پرایمان رکھتا ہوا سے جاہیے کہ وہ بھلائی کے لیےزبان کھولے یا پھر چپ رہے۔'

یو استر برا بیان رضا، واضع جان بی لدوہ بطل سے بے ربان سولے خان بی تر پی رہے۔ تشریح: حضرت عبد اللہ بن عمر سے ایک روایت میں ہے کہ رسول خدا بی نے ارشاد فرمایا: ''مَنُ صَمَتَ نَجَا (احمہ، تر ندی)'' جو خاموش رہا اس نے نجات پائی۔' یعنی وہ کتنی ہی آ فات سے محفوظ رہا۔ حضور بی کی سے ہدایت کہ'' اللہ اور یوم آ خرت پر ایمان رکھنے والا بولے تو بھلائی کے لیے بولے ورنہ خاموش رہے۔' بنیا دی اہمیت رکھتی ہے۔ آ دمی جب بھی زبان کھولے تو سے ورکھ لے کہ اس کی زبان بھلائی کے لیے کھل رہی ہے یا برائی اور شرکے لیے یا وہ یوں ہی ب ضرورت بولنا چاہتا ہے۔ جب بھی وہ بولے بھلائی کے لیے بولے ورنہ چپ رہے۔ نبی بی ک اس ایک ہدایت پر اگر لوگ کا ربند ہوجائیں تو معاشرے میں انقلاب آ جائے اور کتنی ہی برائیوں سے ہمارا معاشرہ پاک ہوجائے۔

(٣) وَ عُقْبَةَ بُنِ عَامِرٌ قَالَ: قُلُتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا النَّجَاةُ؟ قَالَ: اَمْلِکُ عَلَيْکَ لِسَانَکَ وَ لُيُسَعُکَ بَيْتُکَ وَ ابْکِ عَلَى خَطِيْنَتِکَ. (تردی) لِسَانَکَ وَ لُيسَعُکَ بَيْتُکَ وَ ابْکِ عَلَى خَطِيْنَتِکَ. (تردی) ترجمه: حفزت عقبه بن عامر کمتے ہیں کہ میں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول ، نجات کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: 'اپنی زبان کوقا بومیں رکھو، تمھاری کفایت کرے اور اپنے گنا ہوں پر دود۔'' متشریح: لیعن اپنی زبان کوقا بومیں رکھو، تمھارا گھرتمھا دی کفایت کرے اور اپنے گنا ہوں پر دود۔'' من میں نے مرض کیا کہ این کہ میں کہ میں میں کی میں کی ماہ کہ کی کہ میں کھوں ہے دور کھی کہ کہ میں کہ کہ میں کہ میں

کفایت کرے' کا مطلب سے ہے کہ اپنے گھر کو پناہ گاہ مجھور بری مجلسوں اور برے لوگوں کی صحبت سے پر ہیز کرو۔ بلاضر ورت گھر چھوڑ کر ادھرا دھرنہ پھرو۔ ''اپنے گناہوں پر ردؤ'' کا مطلب بیہ ہے کہا پنی خطاؤں اوراپنی تقصیر پر شرم ساراور

نادم ہوادر خدا کے آگر گر اؤ خشوع وخضوع اختیار کرو۔اپنے رب سے طلبِ مغفرت کرتے رہو۔ یہ چیز ہمچیں نجات کا مستحق بنادے گی۔

تشریح: آپؓ نے زبان کوسب سے زیادہ خوف ناک چیز قرار دیا ہے۔ اکثر گناہ زبان کی بے احتیاطی کی وجہ سے سرز دہوتے ہیں۔ اپنی گفتگو اور بات چیت میں ہمیشہ محتاط رہنے کی ضرورت ہے۔جس کسی نے اپنی زبان پر قابوحاصل کرلیا دہ ہر چیز پر قابوحاصل کر سکتا ہے۔ وہ کبھی بھی غیر ذہہ دارانہ زندگی نہیں گز ارسکتا۔

(٢) وَ عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ لاَ يَكُونُ الْمُؤْمِنُ لَعَّانًا وَ فِى رِوَايَةٍ لاَ يَنْبَغِى لِلْمُؤُمِنِ اَنُ يَّكُونَ لَعَّانًا.

ترجمه: حضرت ابن عمرٌ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' مومن زیادہ لعنت کرنے والانہیں ہوتا۔'' ایک روایت کے الفاظ سہ ہیں:'' مومن کے شایانِ شان نہیں کہ وہ بہت لعنت کرنے والا ہو۔'

تشريح: مومن شخص تودنيا والول كے ليے باعث رحت ہوتا ہے۔ اس كى آرز وتو يہ ہوتى ہے كہ كاش لوگ خدا كى رحت ميں داخل ہوں اور اس كے عذاب سے نجات پاليں۔ اس ليے اس كى عادت لعنت كرنے كى نہيں ہوتى اور نہ ييا س كے شايان شان ہے كہ وہ لوگوں پر لعنت كرتا رہے۔ (2) وَ عَنُ سَهُلِ بُنِ سَعُدٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : مَنُ يَّضُمَنُ لِيُ مَا بَيُنَ لَحُيَدُهِ وَمَا بَيُنَ رِجُلَيْهِ أَضْمَنُ لَهُ الْجَنَّة.

مدبيه ياتحفه

ترجمہ: حفزت مہل بن سعد سے روایت ہے کہ رسولِ خدا ﷺ نے فرمایا: '' جو شخص مجھاں بات کی صانت دے کہ دہ اس کی حفاظت کرےگا، جواس کے دونوں کلوں کے درمیان اور جواس کے دونوں پاؤں کے درمیان ہے، تو میں اس کے لیے جنت کی صانت دیتا ہوں۔' تشریح: دونوں کلوں کے درمیان کی چیز سے مرادزبان ہے اور دونوں یا ؤں کے درمیان کی چیز

ے اشارہ شرم گاہ کی طرف ہے۔ زبان اور شرم گاہ کی حفاظت آ دمی کو جنت کامستحق بناتی ہے، جو شخص زبان کے استعال میں مختاط ہو، حرام کھانے پینے سے دور رہے اور جو زنا اور بدکاری کے قریب بھی نہ جائے ،اس کی زندگی پاکیزگی اور خداتر سی کانمونہ ہوگی۔اور جنت حقیقت میں خدا کا خوف رکھنے والے پاکباز دں ہی کے لیے بنائی گئی ہے۔

(١) عَنُ عَائِشَةٌ كَانَ النَّبِيُّ عَتَّبَ يَقْبَلُ الْهَدِيَّةَ وَ يُثْيِبُ عَلَيْهَا.
(بخارى) **ترجمه:** حضرت عائشةٌ فرماتى بي كه في علم بديد (تحفه) قبول فرمايا كرت تصاوراس ك
وض خود بهى عطا فرمات تصد.

تشريح: يعنى آپ مديديا تحفة قبول كرتے تھا ورخود بھى مديد كے جواب ميں مديد عطا فرماتے تھے۔ مديكى كے دل كوخۇش كرنے اوراس سے تعلق خاطر طاہر كرنے كا اہم ذريعہ ہے۔ اس سے تعلقات ميں خوش گوارى پيدا ہوتى ہے ۔ محبت وتعلق ميں اضافہ ہوتا ہے۔ كى محتر م شخصيت كومديد دينے ميں اس شخصيت كا اكرام بھى مقصود ہوتا ہے۔ اپنے سے چھوٹوں كوتھنہ دے كرہم ان كے ساتھ اظہار شفقت كرتے ہيں۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى هُوَيسُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْهِ: مَنُ عُوضَ عَلَيْهِ رَيُحَانٌ فَلاَ يُوَدِّعُهُ فَإِنَّهُ حَفِيفُ الْمَحْمَلِ طَيِّبُ الرِّيحِ.

ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جس کو ہدید میں خوشبو دار پھول یا ناز بودیا جائز وہ اس کووا پس نہ کرے کیوں کہ وہ کسی پر بار نہیں اور خوشبوعدہ ہے۔'' تشریح: پھول یا خوش بودار چیز کے قبول نہ کرنے سے ایک تو خوشبوجیسی فرحت بخش شے ک بے قدری ہوتی ہے۔ دوسرے جو چیز زیادہ قیمتی نہ ہو کہ اس کودینے میں کسی پر بڑا بو جھنہیں پڑتا، اسے واپس نہیں کرنا چاہیے، روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی ﷺ خود بھی خوشبو کا مدیہ داپس نہیں کرتے تھے۔

کم قیمت تحفدوا پس کرنے میں اس بات کا بھی اندیشہ ہتا ہے کہ تحفد دینے والا بی خیال کر سکتا ہے کہ میری چیز کم قیمت ہونے کی وجہ سے واپس کر دی گئی۔ اس سے اس کی دل شکنی ہوگی۔ (۳) وَ عَنُ جَابِرٌ عَنِ النَّبِی ﷺ قَالَ: مَنُ أُعْطِیَ عَطاءً فَوَ جَدَ فَلْلُهُ جُوْ بِهِ وَ لَمُ يَجِدُ فَلْيَشُنِ فَإِنَّ مَنُ أَثَنی فَقَدَ شَكَرَ وَ مَنُ كَتَمَ فَقَدُ كَفَرَ. (تریں، ابوداؤد) ترجمہ: حضرت جابرؓ سے روایت ہے کہ بی ﷺ نے فر مایا: '' جس کسی کو ہدید یا جائے تو اگر اس کے پاس بدلے میں دینے کو پچھ ہوتو وہ بھی اس کو دے اور جس کے پاس دینے کو پچھ نہ ہوتو وہ اس کی تریف کرے، جس نے تعریف وحسین کی اس نے شکر بیکا حق ادا کر دیا اور جس نے (ایسا نہ کیا اور) احسان کے معاط کو چھپایا تو اس نے نظر میں ک

تشريح: ال حديث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہديد يا تحفد دين والے شخص کا شکر بدادا کرنا ہمارا اخلاقی فرض ہوتا ہے۔ اس کا اصل شکر بدتو بيہ ہے کہ ہم بھی اسے کوئی تحفہ يا ہديد يں ليکن اگر ہديد کے بدلے ميں پچھد سن کو ميسر نہ ہوتو زبان ہی سے تعريف کرنی چا ہے تا کہ معلوم ہو کہ تحفہ کو قدر کی نگاہ سے ديکھا گيا ليکن جو شخص زبان سے بھی تعريف وخسين نہيں کرتا وہ کتمان حق کا مرتکب ہوتا ہے اور حقيقت ميں وہ ايک ناشکر اانسان ہے۔ ايک حديث ميں ہے کہ آپ نے فرمايا: مَن صَنِعَ إلَيْهِ مَعُرُوُفٌ فَقَالَ لِفَاعِلِهِ جَزَاکَ اللَّهُ حَيُرًا فَقَدُ اَبَلَغَ فِی الشَّنَاءِ (تر ندی من را مدین زيل مُونَ اللَّهُ حَيُرًا (اللَّسَمِيں اس) کا بہتر بدله عطافرمات ) تو اس نے پوری تعريف کردی ۔ 'اس جزاکَ اللَّهُ حَيرًا (اللَّسَمِيں اس) کا بہتر بدله عطافرمات ) تو اس نے پوری تعريف کردی۔ 'اس دعا سَي کلمہ سے بھلائی کرنے والے کی تعريف اور اس نے بھلائی کرنے والے کے ليے بيد عاکی کہ دونوں ہی چيز وں کا اظہار ہوتا ہے۔ دونوں ہی چيز وں کا اظہار ہوتا ہے۔

(زندی)

**ترجمہ:** حضرت عائشہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فر مایا:'' باہم ایک دوسرے کو تحفے بھیجا کرو، تحفے دلوں کے کینے ختم کردیتے ہیں۔''

كلامر نبوت جلدسوم

تشريح: ہديديا تحفدا ظہار تعلق ومجت كاذر ليد ہوتا ہے۔ اور مجت اگر واقعی محبت ہے تو اس سے ہر چيز کی تلافی ہوجاتی ہے اور کتی ہی رنجش اور کدور تيں ہديد کے لين دين سے دور ہوجاتی ہيں۔ (۵) وَ عَنْ أَبِي أَمَامَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : مَنُ شَفَعَ لِاَ حَدٍ شَفَاعَةً فَاَهُدیٰ لَهُ هَدِيَّةً عَلَيْهَا فَقَبِلَهَا فَقَدُ اَتَّى بَابًا عَظِيمًا مِنُ أَبُوَ ابِ الرِّبَا. (ابوداؤد) لَهُ هَدِيَّةً عَلَيْهَا فَقَبِلَهَا فَقَدُ اَتَى بَابًا عَظِيمًا مِنُ أَبُوَ ابِ الرِّبَا. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابوامامہ سے روایت ہے کہ رسول خدا ﷺ نے فر مایا: '' جس نے کی شخص کے لیے سفارش کی تو اگر سفارش کرنے والے کو اس نے کوئی تحفہ پیش کیا اور اس نے اسے قبول کر لیا تو اس نے سود کے درواز وں میں سے ایک بہت بڑے دروازے میں قدم رکھا۔'' تشریح: سفارش کرنے کا وجہ سے کی کوتھند وینار شوت ہے۔ سفارش کرنے والا اگر یہ تحف قبول اس نے سود کے درواز وں میں سے ایک بہت بڑے دروازے میں قدم رکھا۔'' معل وجہ ہی ہے کہ اسلام چاہتا ہے کہ آ دمی کے پاس جو مال آئے وہ اس مال کا صحیح معنی میں حق دار ہو۔ سود میں آ دمی کی کو خض محبوری کو ذریعہ آمد نی بنا تا ہے۔ حالاں کہ محبور کی محفر کے دالا اگر یہ تحف ہوں دار

ضرورت مند کو قرض دیناباعث ثواب ہے۔قرض دینے والا اصل رقم لینے کا حق دار ہے۔اصل رقم جواس نے بطور قرض دی ہے اس سے زیادہ وصول کرنا سود ہے۔اور سود کواسلام نے مطلق حرام قرار دیا ہے۔قرض دار نے قرض لے کر محض اپنی ضرورت پوری کی۔ بیرقم اس نے کسی معاہدے کے تحت کسی تجارت یا کاروبار میں نہیں لگایا کہ نفع میں رقم فراہم کرنے والے کو بھی شریک کیا جائے۔ یہاں بیہ بات بھی پیش نظر رہے کہ کاروبار میں نقصان اور خسارہ کا بھی امکان رہتا ہے، رقم فراہم کرنے والا خص اگر نفع میں شریک ہوتا ہے تواب خسار میں بھی شریک ہونا ہوگا۔

مزاح <1> عَنُ أَبِيُ هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالُوُا يَا رَسُوُلَ اللَّهِ إِنَّكَ تُدَاعِبُنَا. قَالَ: إِنِّي لاَ أَقُولُ إِلَّا حَقًا.

**ترجمہ**: حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں کہ صحابہؓ نے عرض کیا کہ اے اللّٰہ کے رسولؓ! آپؓ ہم سے خوش طبعی(مزاح)فرماتے ہیں؟ آپؓ نے فرمایا'' میں(خوش طبعی میں بھی)حق بات ہی کہتا ہوں ۔'' **تشریح:** یعنی خوش طبعی یا مزاح تو کرتا ہوں لیکن میر ے مزاح میں کوئی بات خلاف حق نہیں ہوتی۔ اس لیے سمیس حیرت نہیں کرنی چاہیے۔ خشک مزاجی اسلام میں کوئی پیندیدہ چیز نہیں ہے۔ مزاح یا خوش طبعی اگر حد سے متجاوز نہ ہوتو بیز ندہ دلی کی علامت ہے۔ اور اس سے زند گیوں میں خوش گوار فضا پیدا ہوتی ہے۔ سی قسم کی گھٹن باقی نہیں رہتی۔ بنی ﷺ اپنے جاں نثار صحابہ کے ساتھ کبھی کبھی مزاح فرماتے تا کہ باہم ایک طرح کی بے تکلفی کی فضا پیدا ہو، جس میں قربت اور شفقت زیادہ نمایاں ہوتی ہے۔ لیکن اس بے تکلفی اور سادہ معا شرت میں ادب کا دامن ہاتھ سے کبھی چھوٹتا نہ تھا۔ صحابہ کرام گاتپ کے سامنے ہمیشہ مود ب رہتے تھے۔ آپ کے احترام کا خیال

ترجمه: حضرت انس مروايت ب كه نبى تلك في ايك بورهى عورت فرماي: "بورهى عورت جنت ميں داخل نه موگى - "اس نے كہا كه ان (بورهى عورتوں ميں) اليى كيابات ب كه ده جنت ميں داخل نه مول كى؟ ده عورت قرآن پڑھتى تھى - آپ تلك نے اس سے فرمايا: كياتم نے قرآن ميں رينہيں پڑھا ب: إنَّا ٱنْشَانَهُنَّ إِنْشَاءً فَجَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا (الواقعه: ٣٥-٣٦)" يقديناً انھيں ہم نے ايك خاص الحان پر الحايا اور ہم نے انھيں كنوارياں بنايا - "

تشریح: لیحنی تم نے تو وہ آیتی پڑھی ہوں گی، جن میں بتایا گیا ہے کہ جنت کی عورتیں بوڑھی نہیں ہوں گی۔وہ نو خیز اور دوشیزہ ہوں گی۔ جوعورتیں دنیا میں بوڑھی ہوکر مری ہوں گی، دہ جنت میں داخل ہوں گی تو بوڑھی نہیں ہوں گی۔خداانھیں ہمیشہ کے لیے شباب عطافر مائے گا۔کسی قتم کی کہنگی کانام ونشان بھی باقی نہ رہے گا۔

اس روایت میں نبی ﷺ کی خوش طبعی کی جومثال پیش کی گئی ہےاس سے پنہ چلتا ہے کہ آپ کے مزاح میں خلاف واقعہ کوئی بات نہیں ہوتی تھی۔ آپ وہی بات فر ماتے جوحق ہوتا لیکن اسے پچھاس طرح سے پیش فرماتے کہ طبیعتیں شگفتہ ہوجا کمیں اور فضا مسکر ااٹھتی تھی۔

كلامرنبوت جلدسوم

(1) عُنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ مُسْتَجْمِعًا صَاحِكًا حَتَّى اَرِى مِنْهُ لَهُوَ اتِهِ إِنَّمَا كَانَ يَتَبَسَّمُ.
(بخارى)
توجمه: حضرت عائشة فرماتى بيں كه ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تلفي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہيں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نہ نبي ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بينے ہوئے بين كہ ميں ديکھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تركھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تركھى نبيں ديكھا كہ ترجمہ: حضرت عائشة فرماتى بيں كہ ميں نے نبي تي كوا تنازيادہ منتے ہوئے بھی نہ بيں كہ ميں ہے تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ تركہ ميں كہ ميں كہ تركہ ميں كہ تركہ تو كرہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ تركہ تركہ ميں كہ تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ تو تركہ تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ ميں تركہ تركہ تركہ تركہ تركہ تركہ تركہ ہوں ہے تركہ تركہ ہوں ہے تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ تركہ تركہ ميں ہے تركہ ہے تركہ تركہ ميں ہے تركہ ميں ہے تركہ تركہ ميں ہے تركہ تركہ ہے تركہ ميں ہے تركہ تركہ ہے تركہ ميں ہے تركہ ميں ہے تركہ ہے تر

تشریح: یعنی سکرانا اورتبسم فرمانا ہی دراصل آپ ﷺ کا ہنسنا تھا۔ آپ ﷺ نہ قبقہ ہدلگاتے تھے اور نہ اس طرح ہننے تھے کہ منہ کا ندرونی حصہ نظر آنے لگ جائے۔ البتہ شاذ ونا در بھی ایسی بھی ہنسی آپ کو آجاتی کہ آپ ﷺ اس طرح مسکرا اٹھتے کہ دہن ِ مبارک قدر کے کط جاتا۔ آپ کے صحابة بھی خشک مزاج ہرگز نہ تھے۔ وہ ہنسی مذاق بھی کرتے۔ اشعار بھی سنتے

سناتے اورزمانڈ جاہلیت کے ایسے قصر بھی چھیڑتے کہ بساختہ لوگوں کوہنسی آجاتی۔ نبی ﷺ میہ سب سنتے اور صرف تبسم فرماتے تھے حضور ﷺ بے تکلفی برتا وَنہ کرتے تو آپ ﷺ کالوگوں پراییا رعب چھایار ہتا کہ آپ سے استفادہ کرنامشکل ہوجاتا۔ میہ بات یا در ہے کہ صحابہؓ کی ہنسی وہ نہ تھ جس سے قلوب مردہ ہوجاتے ہیں۔وہ باہم دوڑ بھی لگاتے اور باہم ہنستے ہنساتے لیکن ان کا ایمان پہاڑوں سے بڑھ کرعظیم تھا اوروہ راتوں میں درولیش نظر آتے تھے۔

 (٢) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ الْحَارِثِ بُنِ جَزُءٍ قَالَ: مَا رَأَيُتُ اَحَدًا اَكْثَرَ تَبَسُّمًا مِنُ رَّسُوُلِ اللَّهِ يَنْتَظْرُ.

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن حارث ابن جزئ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ کسی اور شخص کو سکراتے نہیں دیکھا۔

**تنشریح:**اس میں شبنہیں کہ آپؓ کے دل میں آخرت کاغم سمایا ہوا تھا۔اور بندگانِ خدا کوراہِ ق پرلانے کی فکر سے سی لمحہ آپؓ فارغ نہ تھے لیکن اس کے باوجود آپ ایسے نہ تھے کہ آپ کود کی *کھر* دل کی خوشیاں رخصت ہوجائیں، زندگی کی اُمنگیں اور حوصلے دب جائیں۔ ذہن کی فضایاس اور ناامید کی کیفیت سے جرجائے۔ آپؓ کی حیثیت اگرنذ ری(انجامِ بد سے ڈرانے والے ) کی تھی

تواس کے ساتھ خدانے آپ ﷺ کوبشیر (خوش خبری دینے والا ) بنا کر بھیجا تھا۔ بلکہ تچی بات تو بیہ ب که آب بی کاصل حیثیت بشیر به کی تھی۔ اس کے علاوہ میر پہلو بھی سامنے رہے کہ مردم بیزاری کی کیفیت آ ب کے یہاں ہر گز نہیں یائی جاتی تھی۔لوگوں کود کچھ کرا ظہارِمسرت فرماتے تھے۔اس میں شبنہیں دنیا کے لیے آ پ رحمت بن كرتشريف لائے تھے۔ تكلُّف (بخاری) ترجمه: حفرت ابن عمرٌ فرمات بي كَهْمين تكلف كرنے سے منع كيا كيا ہے۔ **تشریح**: تکلف اور تصنع کوئی پسندیدہ چیز نہیں ہے۔قابل قدر چیز سادگی اور فطری پاکیزگ ہے۔ سادگی کوہمیشہ قدر کی نگاہ ہے دیکھا گیا ہے۔تکلف اورتصنع سے معاشرت میں پریشانیاں بھی ہوتی ہیں ادرا یک کو دوسرے پر وہ اعتماد اور بھروسہٰ ہیں ہوسکتا، جو اعتماد سادہ اور بے تکلف معا شرے میں باہم ایک دوسرے کے درمیان پایا جاتا ہے۔ ٢ ﴾ وَ عَنُ مَسُرُوُق قَالَ: دَخَلُنَا عَلَى عَبُدِ اللَّهِ بُن مَسُعُوُدٍّ فَقَالَ: يَأَيُّهَا النَّاسُ مَنُ عَلِمَ شَيْئًا فَلْيَقُلُ بِهِ وَ مَنُ لَّمُ يَعْلَمُ فَلْيَقُلُ: أَلَلْهُ أَعْلَمُ. فَإِنَّ مِنَ الْعِلْمِ أَن يَّقُولَ الرَّجُلُ لِمَا لاَ يَعْلَمُ: اَللَّهُ اَعْلَمُ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِنَبِيّهِ عَلَنَّ فُلُ مَا اَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ مِنُ اَجُرٍ وَّ مَا اَناً مِنَ الْمُتَكَلِّفِيُنَ. (بخاری) **ترجمہ**: حضرت مسروق بیان کرتے ہیں کہ ہم حضرت عبداللّٰہ بن مسعودؓ کے پاس گئے تو آ پ نے فرمایا کہ اے لوگو، جس شخص کو کسی چیز کاعلم ہوتو وہ اس کے بارے میں بات کرے اور جس کسی کو علم نہ ہوتو وہ بہ کہے کہ'' اللہ بہتر جاننے والا ہے۔'' کیوں کہ بیہ بات بھی علم ہی ہے کہ آ دمی جس چیز کے بارے میں نہ جانتا ہواس کے متعلق سیہ کہے کہ'' اللہ ہی بہتر جانے والا ہے۔'' اللہ تعالٰی نے اپنے نبی ﷺ سے فرمایا ہے کہ (اے نبی )تم کہہ دو کہ میں اس پرتم سے کوئی اجرکا مطالبہ نہیں کرتا اور نہ میں بنادٹ کرنے والوں میں سے ہوں ۔''

**تشریح:** حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ رسول اللہ ﷺ کے مزاج شناس تھے۔ ان کی نصیحت کا ماحصل ہیہ ہے کہ آ دمی کواپنی ذہبے داری کا پورا پورا احساس ہونا چاہیے۔ آ دمی بس اسی چیز کے

بارے میں اپنی زبان کھولے، جس کا اسے علم ہو۔ جس چیز کے بارے میں علم نہ ہو، صاف کہہ دے کہ اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔ مجھےاس کے متعلق کوئی علم نہیں ہے، اس کااپنی بےعلمی اورخدا کے علیم ذخبیر ہونے کااعتراف خودایک بڑاعلم ہے۔ خوداللد تعالى نے نبى ﷺ سے کہا ہے کہ آپ ﷺ صاف صاف کہہ دیں کہ تکلف وصنع میرا کامنہیں ہے۔ میں ایپاشخص نہیں ہوں کہ خودکو وہ حیثیت دینے لگوں جوحیثیت فی الواقع مجھے حاصل نہ ہو۔ میں بےغرض دعوت وتبلیغ کا کام کررہا ہوں، مجھے جو کچھ لینا ہے اپنے خدا سے لینا ہے۔لوگوں سے کسی اجرکا میر اکوئی مطالبہ نہیں ہے۔ پھر مجھے کیا ضرورت ہے کہ میں کسی تکلف و نصنع سے کام لوں کے سی قشم کا ڈھونگ تو وہ لوگ رچتے ہیں، جن کوکسی دینوی اور مادّی نفع کی طمع ہوتی ہے۔ بیا یک حقیقت ہے کہ میں خدا کا بھیجا ہوا نبی ہوں۔ نہ بیخدا یرکوئی افترا ہے اور نہ اس میں کسی شم کے مبالغے سے کام لیا گیا ہے۔ چھنک ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ لُيَقُلُ أَخُوُهُ أَوُ صَاحِبُهُ يَرُحَمُكَ اللَّهُ فَإِذَا قَالَ لَهُ يَرُحَمُك اللَّهُ فَلُيَقُلُ يَهْدِيُكُمُ اللَّهُ وَ يُصْلِحُ بَالَكُمُ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابو ہر ریم اسے روایت ہے کہ رسول اللہ عظم نے فرمایا: "جبتم میں سے کی تحض کو چھینک آئے تو اسے چاہیے کہ الْحَمْدُ لِلَّهِ کہے اور اس کے بھائی یا فرمایا کہ اس کے دوست کوچاہے کہ اس کے جواب میں یَرْ حَمْکَ اللّٰہُ (خداتم پر رحمت کرے) کیے اور جب وہ اس ك لَي يَرْحَمُكَ اللَّهُ كَمِوْجِعِينَ والحَوْجِ مِي كَم كَم يَهْدِ يُكُمُ اللَّهُ وَ يُصْلِحُ بَالَكُمُ (التد تهمیں مدایت سے نوازے اورتمھارے حالات کو درست فرمائے )۔'' **تشریح:**چھینک آنے سے ذہنی تنا ؤ دور ہوتا ہے۔ د ماغ کا بوجھ ہٹ جا تا ہے۔ اور طبیعت میں ایک نشاط پیدا ہوجا تا ہے۔ اسی لیے چھینک آنے پر اللہ کی تعریف کر کے اس کا شکر ادا کرنے کی تعليم دی گئی۔ جس کو چھینک آئے اور وہ خدا کی حد کرے تو وہ اس کے حق میں بیکلمہ کہیں، یَرْ حَمُکَ اللَّهُ لِعِنْ تم پرخدا کی رحمت ہو۔ لِعِنی تم ہمیشہ اس کی رحمت کے مستحق تُصْبر و۔ اپنے بھائی یا دوست اورساتھی کی طرف سے اپنے حق میں بید دعا ئیچکمہ بن کرچھینکنے والے شخص کا بیفرض ہوتا ہے

كلامرنبوت جلدسوم

کدوه خاموش ندر ب بلکدا ب بحانی یا دوست کاشکر بداداکر اور بیشکر بداس طرح اداکر ک کدوه بحق بحانی یا دوست کرحق میں بحلائی کی دعا کرے کہ خدا کی راہ نمائی اور ہدایت شخصیں حاصل ر ب اوروه بمیشر تحمار ے حالات کو درست رکھے۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ نزلدا ورزکام کی وجد سے بار بارچھینک آ نے پر ہر (۲) وَ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ مَنْتَ الْحَسَ غَطَّی وَ جُهے کَمْ بِیَدِم اَوْ تُوْبِ مِ وَ غَصَّ بِهَا مود تذکری اللَّهُ لَهُ ناخروری نہیں ہے۔ (۲) وَ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ مَنْتَ الْحَسَ عَطَّی وَ جُهے کَمْ بِیَدِم اَوْ تُوْبِ مِ وَ غَصَّ بِهَا مود تذکری اللَّهُ لَهُ ناخروری نہیں ہے۔ مود تک اللَّهُ لَه مَن اللَّه مَن عَطَّی وَ جُهے کَمْ بِیَدِم اَوْ تُوْبِ ہِ وَ غَصَّ بِهَا مَوْتَهُ. (۲) مَوْ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي مَنْتَ اللَّه اِحَمَ مَعْطَی وَ جُهے کَمْ بِیَدِم اَوْ تُوْبِ مِ وَ غَصَّ بِهَا مَوْتَهُ. مَوْتَهُ. ہما تَحْم مَالَ اللَّهُ مَنْتَ اللَّہِ مَنْتَ مَوْتِ اللَّہُ مَنْتَ مَعْطَی وَ جُهے کَمْ اللَّهُ مَنْتَ الْحَد مَوْتَهُ. ہما تَحْم مَالَ اللَّہِ مَار اللَّہِ مَالَ اللَّہِ مَنْتَ مَعْلَى اللَّہِ مَالَا الْحَد مَالَ مَالَ الْحَد مَنْ مَالَا الْحَد مَنْ مَعْلَ الْحَد مَعْتَ مَعْلَى مَالَا الْحَد مَالَ مَالَ الْحَد مَنْ مَالَ الْحَد مَالَ الْحَد مَالَ مَالَ مَالَا مَالَ مَالَ الْحَد مَالَا مَالَ مَالَا مَالَ مَالَا الْحَد مَالَ مَالَ الْحَد مَالَ مَالَ مَالَ مَالَ مَالَهُ مَالَ الْحَد مَالَتَ مَالَ مَالْمَ مَالَ مَالْ مَالَ مَالَ مَالْحَالَ مَالُ مَالْ مَالَ مَالْ مَالَ مَالْ مَالَ مَالْ مَالَ مَالُ مَالَ مَالَ مَالَ مَالَ مَالَ مَالُ مَالَ مَالُ مَالُ مَالْ مَالُ مَالَ مَالَ مَالَ مَالُ مَالَ مَالَ مَالُ مَالُ مَالُ مَالْمَ مَالَ مَالَ مَالْ مَالْ مَالَ مَالُ مَالُ مَالُ مَالُ مَال

(۱> عَنُ أَبِى سَعِيدِ المُحدُرِيُّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى قَالَ: إذَا تَثَاءَبَ اَحَدَ حُمُ فَلَيُ مَلْكُ بَيدِ الْحُدُرِيُّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى قَالَ: إذَا تَثَاءَبَ اَحَدَ حُمُ فَلَيُ مُسِكُ بِيدِه عَلَى فَمِه فَإَنَّ الشَّيْطَانَ يَدُحُلُ. (مسلم) توجعه: حفرت ابوسعيد خدريُ مصروايت ب كه في يتلقب فرمايا: ' جب كى كوجمانَ آت وه اپنا ہاتھا پن مند پرر کھ لے كيوں كه شيطان ( منه كو كلا يا تا ہے تو) اس ميں گھں جاتا ہے۔' وه اپنا ہاتھا پن مند پرر کھ لے كيوں كه شيطان ( منه كو كلا يا تا ہے تو) اس ميں گھں جاتا ہے۔' تعتدر بين ديکھنا چاہتا۔ وہ تو يہی چا ہے گا كه اہل ايمان بالكل ڈ ھيلے اور كاہل ہوكر ميں تا كه دنيا مستعد نہيں ديکھنا چاہتا۔ وہ تو يہی چا ہے گا كه اہل ايمان بالكل ڈ ھيلے اور كاہل ہوكر ميں تا كہ دنيا ميں وہ كوئى اہم كرداراداكر نے سے قاصر ميں اور برائيوں كو پھلنے پھو لنے كا پورا موقع مل سكے۔ شيطان ہرايں چيز ہے خوش ہوتا ہے جو آ دمى كو سل مند بناتى ہو۔ جمائى كو تھيلان كا حربہ بھان چا ہے اور اس كے روكنى پورى كوش كرنى چا ہے۔

جمائی آنے پر چہرہ بدنما ہوجا تا ہے۔منہ سے ناپسندیدہ آوازنکلق ہے، جو کسل مند کی کی علامت ہوتی ہے۔منہ میں شیطان کے داخل ہونے کامفہوم یہ ہے کہ شیطان کواثر انداز ہونے کا

كلامرنبوت جلدسوم

کھانے کی دعوت

(١) عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ اذَا دَعَا اَحَدُكُمُ اَخَاهُ فَلْيُجِبُ عُرُسًا كَانَ أَوْ نَحْوَهُ.

ترجمه: حضرت ابن عمر ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جبتم میں سے کسی کو اس کا بھائی دعوت دے کر بلائے تو چاہیے کہ اس کی دعوت قبول کر لی جائے ،خواہ ولیمہ ہو یا اس کے شل کوئی اور تقریب ہو (بشرطے کہ کوئی کا مخلاف ِشرع نہ ہو )۔'

**تشریح** بیخنی بھائی اگرکھانے کی دعوت دیتو بغیر کسی عذر کے اس کی اس دعوت کو ہرگز ردنہ کیا جائے۔ باہم ایک دوسر بے کی دعوت کرنے سے باہمی الفت وقرب میں اضافہ ہوتا ہے۔ آپس کے تعلقات خوش گوار اور مشحکم ہوتے ہیں۔اجتماعیت کے پہلو سے میہ چیز کتنی اہمیت رکھتی ہے اس کو ہر مخص بخو بی محسوں کر سکتا ہے۔

(۲) وَ عَنُ حُمَيْدِ بُنِ عَبُدِ الرَّحُمْنِ الْحُمَيْرِي عَنُ رَجُلٍ مِنُ أَصْحَابِ النَّبِي ﷺ إنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: إذَا اجْتَمَعَ الدَّاعِيَانِ فَاَجَبِ الَّذِي سَبَقَ. (ابوداؤد) اقُورَبَهُمَا جَوَارًا وَ إِنُ سَبَقَ اَحَدُهُمَا فَاَجِبِ الَّذِي سَبَقَ. (ابوداؤد) ترجعه: حفزت حميد بن عبد الرحمٰن حميرى ايک صحابي رسول ﷺ سے روايت کرتے ہيں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: '' جب دو شخص ایک ہی ساتھ دعوت دیں تو دونوں میں سے جس کا دروازہ (مکان) زیادہ قریب ہواس کی دعوت قبول کروکیوں کہ جس کا مکان زیادہ قریب ہے وہ ہما یگی کے لحاظ سے زیادہ قریب ہے۔اور اگر دونوں میں سے کسی ایک نے پہلے دعوت دی ہوتو جس نے پہلے دعوت دی اس کی دعوت قبول کی جائے۔''

**تشریح:** پڑوی کاحق مقدم ہوتا ہے۔اس لیے دونوں میں سے جس کا مکان زیادہ قریب ہواس کی دعوت کوتر جیح دینی چاہیے۔ بیاس صورت میں جب کہ دونوں نے کھانے کی دعوت ایک ہی ساتھ دی ہو۔لیکن اگر دونوں نے دعوت ایک ساتھ نہیں دی ہے تو اس صورت میں جس څخص نے

كلامرنبوت جلدسوم

سے کیسے امید کی جاسکتی ہے کہ وہ خدا کا شکر گزار بندہ ثابت ہوگا۔ پھر کردار کے حصے بخر نے نہیں کیے جاسکتے۔ایک شخص اگرا خلاق وکردار کے لحاظ سے ناشکراوا قع ہوا ہے تو وہ کہیں بھی شکر گزار نہیں ہوسکتا۔وہ خدا کا بھی شکر گزارنہیں ہوسکتا۔وہ اگر کہیں شکر گزاری کا مظاہرہ کرتا ہے تو میر مض مظاہرہ اور ڈرامہ ہی ہوسکتا ہے اسے حقیقی شکر گزاری نہیں کہہ تے ہے۔

## خطوكتابت

(1) عَنُ زَيْدِ بُنِ ثَابِتٌٍ قَالَ: أَمَرَنِى رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ أَنُ أَتَعَلَّمَ السُّرُيَانِيَّةَ وَ فِى رِوَايَةٍ إِنَّهُ أَمَرَنِى أَنُ تَعَلَّمَ كِتَابٍ رِوَايَةٍ إِنَّهُ أَمَرَنِى أَنُ تَعَلَّمَ كِتَابٍ رِوَايَةٍ إِنَّهُ أَمَرَنِى أَنُ تَعَلَّمَ كِتَاب يَهُوُدَ وَ قَالَ إِنِّي مَا الْمَنَ يَهُوُدُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرَ نِي أَنُ تَعَلَّمَ كَتَبُتُ وَ إِذَا فَمَا مَرَ نِي هُوُدُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرَ نِعُ فَعُ أَنُ تَعَلَّمَ كِتَاب يَهُوُدَ وَ قَالَ إِنِّي مَا الْمَنَ يَهُوُدُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرَ نِعُ فُو مُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرًا نِي يَهُودُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرَ نِعُمُ فَرَ نِعُ فَعُ مَا مَنَ يَهُو مُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرً نِعُمُ مَا أَمَنَ يَهُو مَا مَن يَعُومُ مَا مَرَ نَعَان قَالَ فَمَا مَرًا نِهُ مَا مَرًا نِهُ مَا مَرَ نِعُمُوهُ عَلَى كَتَاب قَالَ فَمَا مَرًا نِهُ مَنْ يَهُو دُ عَلَى كِتَاب قَالَ فَمَا مَرًا نِهُ مَوْ فَعَانَ إِذَا كَتَبَ إِلَى يَهُو دُ عَلَى كَتَبُ وَ إِذَا كَتَبَ إِنَى مَا الْمَنَ يَهُو مُ مَرًا مَرًا مَنْ يَعُو مُ مَ أَبَعُ قَالَ فَمَا مَرًا لِهُ فُو أَنُ عَالَ إِنَهُ مَا مَرًا لَهُ مُ مَوْ أَنْ إِنَى يَهُو مُ مَا مَرًا مَوْ إِذًا كَتَبَ إِنَّهُ مَا مَرًا إِنَهُ قُولُ مَا مَرًا إِنَهُ مَا مَرَ إِنَا إِنَهُ مَا مَرًا إِنَهُ مَا مَرًا لَهُ مَا مَرًا إِنَهُ فَوْ مَ أَنَ إِنَّهُ مُ مَا مَنَ يَهُو مُ عَلَى إِنَا إِنَهُ مَا مَرًا إِنَهُ مَا مَرًا لَهُ مَا مَرًا لَيْهِ فَوَ أَنْ إِنَهُ مَا مَرًا مَ إِنَهُ مَا مَ مَرَ أَنِهُ مَا مَ مَ مَا مَ مَ مَا مَ مُ مُ مَا مَ مُ مَا مَ مَا مَ مَن مَ مَا مَ مَ مَ مُ مَا مُ مَ مَ مِ أَسَلَ إِنَهُ مُ مَا مَ مَا مَ مُ أَنَ مُ مَا مَ مُنَ مَا مَ مَا مَ أَنْ مَا مُ مُوالُ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مِنْ مَ مَا مَ مُعُنَا مَا مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَا مُ مَا مَ مَا مَا مَ مَا مَ مَا مُ مُ مُ مُعُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مَ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مَ مَ مَ مُ م مُوام مُنْ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مَ مَا مُ مَا مَ مَا مَ مَ مَ مَا مَ مَ مَا مَ مُ مُ مَا مَ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَ مُ مُ مَا مُ مُ مَ مُ مُ مُ مُ مُ مَا مُ مَ مَامِ مُ مَا مُ مَ مُ مَا مُ مُ مُ مُ مُ مُ م

ترجمه: حضرت زید بن ثابت کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے عکم دیا کہ میں سریانی زبان سیکھلوں۔اورایک روایت میں ہے کہ آپؓ نے مجھے عکم دیا کہ میں یہود سے خط و کتابت کرنی سیکھ لوں۔ نیز آپؓ نے فرمایا کہ'' خط و کتابت کے معاملہ میں مجھے یہود پراطمینان نہیں ہوتا۔'' حضرت زیدؓ کہتے ہیں کہ نصف ماہ بھی نہ گز راتھا کہ میں نے (یہود کی زبان اوران سے خط و کتابت کرنی) سیکھ لیا۔ چناں چہ جب آں حضرت یہود کوکوئی مکتوب جھینے کا ارادہ فرماتے تو اس کو میں ہی کہ کھتا اور جب یہود آ پڑ کوخلوط لکھتے تو اس کو آپؓ کی خدمت میں میں ہی پڑ ھتا تھا۔

تشریح: سریانی قدیم زبان ہے۔ بیزبان عبرانی سے ملتی جلتی ہے۔ یہودی اسی زبان کو خط و کتابت وغیرہ میں استعال کرتے تھے۔ مسلمان یہودکی زبان سے واقف نہ تھے۔ اس لیے یہود کے ساتھ خط و کتابت کے لیے نبی ﷺ کوکسی یہودی کا سہارالینا پڑتا تھا اور آپ کو اس کا اندیشہ رہتا تھا کہ کہیں اس نے خط لکھنے میں کوئی کمی بیشی نہ کردی ہو۔ اس طرح یہود کے جوخطوط آپ کے پاس آتے تھے آپ ان کوکسی نہ کسی یہودی سے ہی پڑھوا کر سنتے تھے۔ یہاں بھی آپ کو خوف رہتا کہ کہیں وہ اپنی طرف سے پچھ کم یازیادہ کر کے نہ پڑھو اکر سنتے تھے۔ یہاں بھی آپ کو خوف رہتا کہ کہیں مسلمان شخص سے لی جائے۔ جس پر پور ااعتماد کیا جاسک ۔ اس لیے آپ نے حضرت زیڈ کو حکم دیا کہ وہ یہودکی زبان سکھ لیں اور اس زبان میں خط و کتابت کی اہلیت اپندر پیدا کر لیں۔ اس ہدایت سے معلوم ہوا کہ ضرورت کے تحت اور خاص طور سے دینی اغراض و مقاصد کے لیے دوسری قو موں کی زبان سیکھنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔موجودہ دور میں بھی دنیا کی مختلف قو موں تک خدا کا پیغام پہنچانے کے لیے ان قو موں کی زبانوں سے داقفیت ضروری ہے۔کسی قوم کو جب تک اس کی اپنی زبان میں پیغام نہ پہنچایا جائے ،دعوت موثر نہیں ہوتی۔ تنبع مار

(1) عَنُ أَنَسٌ قَالَ: قَدِمَ النَّبِى تَكْ أَلْمَدِينَةَ وَلَهُمُ يَوْمَان يَلْعَبُوُنَ فِيهِمَا فَقَالَ مَا هُذَان الْيُوُمَانِ قَالُوا كُنَّا نَلْعَبُ فِيهِمَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ قَدْ الْحَامَ فَي الْجَاهِلِيَّةِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ قَدْ الْحَدَان الْيُومَان قَالُوا كُنَّا نَلْعَبُ فِيهِمَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ قَدْ أَبُدَ لَكُمُ اللَّهُ بَعِما خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْاصْحَى وَ يَوُمَ الْفِطْرِ. (ابوداوَد) تُدَكَمُ اللَّهُ بَعِما خَيرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الْاصْحَى وَ يَوْمَ الْفِطْرِ. (ابوداوَد) تُعَرَّ مَا لَهُ مُعَا حَيرًا مَنْهُمَا يَوْمَ الْاصْحَى وَ يَوْمَ الْفُطْرِ.

تشريح: زمانة جاہليت ميں اہل مدينہ كے ليے دودن خوشيوں كے تھے۔ ان ميں وہ لہو ولعب ميں مشغول ہوتے اور خوشياں مناتے تھے۔ يركويا ان كے خاص تيو ہار تھے۔ يد دونوں ہى دن ايسے موقع پر آتے جب رات اور دن برابر ہوتے ہيں اور آب و ہوا معتدل ہوتی ہے۔ ان دنوں كوخوشى منانے كے ليے مقرر كرليا كيا تھا۔ يرتم زمانہ دراز سے چلى آرہى تھى۔ نبى يلينة جب مدينہ منورہ پنچو تو آپ نے ان كے بارے ميں پوچھا تو كہا گيا كہ بير سم زمانہ جاہليت سے چلى آرہى ہے۔ آپ نے فرمايا كہ خدا نے تسميں ان سے بہتر عيد كے دودن عنايت كي ہيں، اور دو يوم الاضحى اور يوم الفطر كے دن ہيں۔

تیو ہارکا ساجی زندگی کے ساتھ چولی دامن کا ساتھ پایاجاتا ہے۔ تیو ہارکا متیاز سیے کہ اس کی خوشی زیادہ سے زیادہ لوگوں کی مشتر ک خوش ہوتی ہے۔ تیو ہارسب لوگ ل کر مناتے ہیں۔ اسلام ایک آ فاقی اور عالمگیر اور فطری مذہب ہے اس لیے اس کے دیگر احکام کی طرح اس کے تیو ہاروں میں

كلامر نبوت جلدسوم

مجمی آ فاقیت کی شان پائی جاتی ہے۔ اسلامی تیو ہاروں کے پیچھے نہ کوئی شخصیت پر سی کام کرتی ہے نہ سی خاص ملک یا موسم سے ان کا تعلق ہے اور نہ ہی ان میں او ہام پر سی کا شائبہ پا یا جاتا ہے۔ عید الفطر کا تیو ہار رمضان کے خاتمہ پر منایا جاتا ہے۔ رمضان ہماری تربیت کا خاص مہینہ ہوتا ہے، جس میں ہمیں روز ہ رکھنے کا حکم دیا گیا ہے ۔ اس مہینہ میں عبادت اور تلا و سی قر آن اور اعتکاف و غیرہ کا اہتما م کیا جاتا ہے۔ روز ہ کا اصل مقصد ہی ہے کہ آ دمی کے اندر خدا کا خوف اور اعتکاف و غیرہ کا اہتما م کیا جاتا ہے۔ روز ہ کا اصل مقصد ہی ہے کہ آ دمی کے اندر خدا کا خوف رمضان میں لوگوں کی تربیت کا جو سامان کیا جاتا ہے اور اس سے شخصیت کی جزئی گرز ار سکے۔ انسان کے اخلاق دکر دار کو اس سے جو طاقت حاصل ہوتی ہے وہ ایسی نعمت ہے کہ اس کے حصول کے بعد جتنا بھی زیادہ اظہا ہو سرت ہو کم ہے۔ ایسان کے اخلاق دکر دار کو اس سے جو طاقت حاصل ہوتی ہے وہ ایسی نعمت ہے کہ اس کے حصول کے بعد جتنا بھی زیادہ اظہا ہو سرت ہو کہ ہو ہو ہو ہے ہو اس کے حصول کے بعد جتنا بھی زیادہ اظہا ہو سرت ہو کہ ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہے۔

یغ بر حفزت ابرا ہیم علیہ السلام نے خدا کی رضا حاصل کرنے کی غرض سے اپنے اکلوتے بیٹے حفزت اساعیل علیہ السلام کی قربانی خدا کی جناب میں پیش کی تھی۔ بیٹے کے ذنح ہونے کی نوبت نہیں آئی کہ یہ قربانی بارگاہ حق میں قبول ہوگئی۔ اور خدا نے فرمایا کہ اے ابرا ہیم، تو نے اپنے خواب کو پنج کر دکھایا۔ یعنی خواب میں جوتونے دیکھا تھا کہ اپنے لخت جگر کو قربان کر رہے ہو، وہ خواب پورا ہو گیا۔ بیٹے کی جان لینی مقصود نہ تھی، مقصود تھا تھا کہ اپنے اللہ کی خدا کی رنے کے ضرورت نہیں۔ اس کی زندگی خدا کی بندگی اور مرکز تو حید یعنی کہ عبد الب بیٹے کو ذن کر رہے ہو، وہ مرورت نہیں۔ اس کی زندگی خدا کی بندگی اور مرکز تو حید یعنی کہ عبد اللہ کی خدمت کے لیے وقف مورورت نہیں۔ اس کی زندگی خدا کی بندگی اور مرکز تو حید یعنی کو جن اللہ کی خدمت کے لیے وقف میں حدال نے ای جنول کرلیا۔ مسلمان عید قرباں کے موقع پر جانو رکی قربانی کر کے اس عہد کی تجدید کرتے ہیں کہ ان کی جانیں خدا کے لیے وقف ہیں۔ جب بھی ضرورت ہوئی وہ ان کر کے اس عہد کی قربان کرنے سے گریز نہیں کریں گے۔ بید جانیں تو خدا کی بخش ہوئی ہیں جو ہمارے پار محض

اس طرح دونوں ہی اسلامی تیو ہاروں کی روح اورا سپرٹ خدا پر تق کے سوا کچھاور نہیں ہے۔ان تیو ہاروں کے منانے کا طریقہ بھی مہذب اور شائستہ ہے۔مسلمان عید کے روز غسل کرتے ، اچھا لباس زیب تن کرتے ہیں۔خوشبولگاتے اور صدقہ کرتے ہیں تا کہ مساکین اور فقراءاس خوش میں بھو کے نہ رہیں۔عید قربان میں قربانی کا گوشت خود بھی کھاتے ہیں اور یہ قربانی

| كلامر نبوت جلام                                                          | ۳۲+                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| یت واحباب میں بھی تقسیم کرتے ہیں اور فقیروں اور مسکینوں کا               | کا گوشت اپنے اعز ہ واقرباء، دوس                         |
|                                                                          | بھی اس میں حصہ ہوتا ہے۔                                 |
| کے اظہار کی پیجیل اس وقت ہوتی ہے جب مسلمان ان دونوں                      | اپنی مسرت اورخوش ۔                                      |
| اکراپنے رب کے آگے سجدہ ریز ہوتے ہیں۔ قیام، رکوع اور                      | تيوہاروں کےموقعے پرعيدگاہ پنچ                           |
| مرہ وہ ہیئت ہے، <sup>ج</sup> س سے در حقیقت اس تعلق اور رشتہ کا اظہار     | سجدہ اوران میں خاص طور سے سج                            |
| میان پایاجاتا ہے۔ بیردشتہ ایسا ہے کہ اس سے بڑھ کر کسی وجد                |                                                         |
| ربھی نہیں کیا جاسکتا۔جس وضع و ہیئت اوراسلوب واندازِ زندگی                |                                                         |
| کا اظہار ہوجوخدا اور اس کے بندوں کے درمیان پایا جاتا ہے،                 | کے ذریعے سے اس رشتہ اورتعلق                             |
| ل روح اوراسپرٹ ہے۔                                                       | وہی اسلامی تہذیب د ثقافت کی اصل                         |
| ى: كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْكَمْ إِذَا خَرَجَ يَوُمَ الْعِيدِ فِي طَرِيْقٍ | <٢> وَ عَنُ أَبِى هُوَيُورَةٌ قَالَ                     |
| (ترندی،داری)                                                             | رَجَعَ فِي غَيْرِهِ.                                    |
| لرتے ہیں کہ نبی ﷺ جب عید کے روزکسی راستے سے (عیدگاہ                      | <b>ترجمه:</b> <sup>ح</sup> فرت ابو هر مريَّة بيان       |
| ىرىدا <u>ت سەبو</u> تى تىھ_''                                            | جانے کے لیے ) نکلتے تو واپس دور                         |
| کے ذکر کے نور سے معمور ہوجائے۔اورخدا کی بڑائی کا اظہار                   | <b>تشريح:</b> تا ك <sup>ي</sup> ستى كا <i>مرحص</i> ەخدا |
|                                                                          | زیادہ سے زیادہ مقام پر ہو سکے۔                          |
|                                                                          |                                                         |

عباوت (1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَيْ كَانَ اِذَا عَادَ مَرِيُضًا يَقُوُلُ: أَذُهِبِ الْبَأُسَ رَبَّ النَّاسِ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِى لاَ شِفَآءَ اللَّا شِفَآؤُكَ شِفَاءً لاَ يُغَادِرُ سَقُمًا. (ملم)

ترجمہ: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب کسی بیار کی عیادت کرتے تو فرماتے: اَذُهِبِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ وَاسُفِ اَنُتَ الشَّافِیُ لاَ شِفَآءَ اِلَّا شِفَآؤُکَ شِفَآءً لاَ يُعَادِرُ سَقُمًا ( تکلیف کودور فرما، اے لوگول کے رب، توہی شفا دینے والا ہے۔ شفا توبس تیری ہی شفا ہے۔ ایسی شفام حمت فرما جو بیاری کونہ چھوڑے )۔

تعزيت

تشریح: بخاری اور نسائی کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ عیادت کے موقع پر آ پُ فرماتے تھے: لاَ بَاسَ طَهُوُرٌ اِنُ شَآءَ اللَّهُ لاَ بَاسَ اِنُ شَآءَ اللَّهُ'' کوئی خوف و ہراس کی بات نہیں۔ بیر بیاری ان شاءاللہ ( گنا ہوں سے ) پاک کرنے والی ہے۔کوئی خوف و ہراس کی بات نہیں۔ بیر بیاری ان شاءاللہ پاک کرنے والی ہے۔'

معلوم ہوا کہ عیادت کے موقع پر بیارکوسلی دینی چاہیے کہ بیاری بھی مومن کے لیے فائدہ بخش ہوتی ہے۔اس سے اس کے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ بیاری یا تکلیف مومن کے حق میں اس کے گنا ہوں کا کفارہ ہے۔عیادت کے موقع پر مریض کی شفا کے لیے دعا بھی کرنی چاہیے۔

(1) عَنُ مَعَاذٌ عَنُهُ أَنَّهُ مَاتَ لَهُ ابُنٌ فَكَتَبَ الَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْكُ التَّعْزِيَةَ: بِسُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدَ بَنِ جَبَلِ سَلاَمٌ عَلَيْكَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ. مِنُ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ اللَّه اللَّه فَاعَذ بُنِ جَبَلِ سَلاَمٌ عَلَيْكَ فَابَحْهُ أَلَيْكُمَ اللَّهُ لَكَ الأَجْرَ وَ أَلَى مَعَاذِ بُنِ جَبَلِ سَلاَمٌ عَلَيْكَ أَلَى مَعَاذِ بُنِ جَبَلِ سَلاَمٌ عَلَيْكَ فَابَحْهُ فَاعَمْمَ اللَّهُ لَكَ الأَجْرَ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ الأَجْرَ وَ الْقُمْمَ اللَّهُ لَكَ اللَّهُ اللَّهُ لَكَ اللَّعْرَ وَ أَلْهَمَكَ الصَّبُرَ وَ رَزَقْنَا وَ إِيَّاكَ الشَّكْرَ فَإِنَّ انْفُسَنَا وَ آمُوالَنَا وَ أَهْلَنَا مِنُ مَوَاهِبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْعَةٍ وَ مَوَاهِبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْعَدَ وَ التَّحْدَةِ وَ المَحْرَبُ وَ المَعْبَعَة وَ مَعَوَارِيلُهِ الْمُسْتَوُدَعَة مَتَّعَكَ اللَّهُ بِهِ فِي غِبْطَةٍ وَ مُوَاهِبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِهِ فِي غِبْطَةٍ وَ الصَعْرُو وَ قَبَضَهُ مِنْكَ بِعَرْ عَمَابَ أَنَ الْحَزَعَ فَ عَنْعَ اللَّهُ اللَّهُ مَنْكَ بَعُنَا مَنَ اللَّهُ مِعْ اللَّهُ مَعْ عَنْ الْعَنَا مَنَ الْعَنْ مَالَا مَ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِعْدَى مَعْتَعَد مَنْ أَسُولُكُمُ وَ الْعَنْعَة مَنْكَ بَعَرْ عَنْ الْمَامَ مَنْ اللَهُ مَعْدَى إِنَا الْحَزَعَ مَا لَكَانَ وَ أَعْتَسَبْعَة مَالَ فَي الْعَامِ مَا لَكَانَ عَنْ الْعَرَى مَا لَعَا مَنَ الْعَامِ مَنْ اللَهُ اللَهُ مَعْتَ وَلا عَمَنَ وَ لَكَمَ مَنَ الْعَامَ مَنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَا اللَهُ مَنَ الْعَامَ مَ عَنْ مَا عَنَ الْ مُوالَى مَعَا عَلَى مَعْذَ مَنْ الْعَرْزُ وَ لَكَوْنَ وَ مَا عَنْ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْحَرَى مُعَانَ مَنَ مَعَا عَلَهُ الْعُنُ مَعْتَ مَا مُعَا مَا مَا مُ مَا مَا مَا مُ مَا عَلَى مَعَا مَ مَعَا مَنْ مَا مَا مُ وَالْعُونَ مَا اللَهُ مَا مَا مَا مُعَا مُ مَعْ مَ اللَهُ مَعْنَ مَا مَا مَعْ مَعْنُ مَا مُعْتَ مَعْ مَا مُ مَعْ مَعَا مُ مَعَا مَ مُعَامِ مَا مُعَا مُعْتَ مَا مَعْ مَعْ مَا مَعْ مَا مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَا مَا مَا مَا مَعْ مَا مَا مَعْ مَا مَعْ مَعْ مَا مَا مُعُ مَعَا مَ مَعَا م

''<sup>و</sup> بسم اللّدالر<sup>حل</sup>ن الرحيم . اللّه کے رسول محمد (ﷺ) کی جانب سے معاذ بن جبل کو <u>میں</u> اس اللّه کی حمدتم سے بیان کرتا ہوں ، جس کے سوا کوئی معبود نہیں ۔ بعد از اں میر می دعا ہے کہ اللّه شخصیں اس صدمہ پر اجرعظیم عطا فرمائے ، اورتمھا رے دل کوصبر عطا کرے۔ اور ہمیں اور شخصیں (اپنی عنا یتوں پر ) شکر کی تو فیق دے۔ یقدیناً ہمار می جانیں اور ہمارے مال اور ہمارے اہل وعیال سب اللّه کی مبارک عطیات بیں اور اس کی سو نپی ہوئی امانتیں بیں (شمھا را بیٹا بھی اس کی امانت تھا) اللہ نے خوش حالی اور خوشی کے ساتھ اس سے نفع اٹھانے اور جی بہلانے کا موقع دیا اور جب چاہا پنی امانت اپنے قبضے میں لے لی، اس پر تمھا رے لیے بڑا اجر ہے۔ اس کی خاص نوازش اور رحمت اور ہدایت (کیتم کو بشارت ہے) اگرتم نے نواب اور رضائے الہٰی کے لیے صبر اختیا رکیا۔ پس (اے معاذ) صبر کرو، ایسا نہ ہو کہ جزع وفزع تمھا رے اجر کو غارت کردے اور پھر تمصیں ندامت ہو، اور جان لو کہ جزع وفزع سے کوئی مرنے والا واپس نہیں آتا اور نہ اس سے دل کا رنج و غم دور ہوتا ہے اور اللہ کی جانب سے جو تکم نازل ہوتا ہے وہ ہو کرر ہنے والا ہے بلکہ دہ یقدیناً ہو چکا ہے۔'' والسلام

حضور ﷺ کے اس تعزیت نامے میں ہر مومن شخص کے لیے تعزیت وضیحت اور تسلی وشفی اور بشارت کا سامان موجود ہے، جس کوکوئی صدمہ پہنچا ہو۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم رنے فخم کے موقعے پر نبی کریم ﷺ کی اس نصیحت سے سکون حاصل کریں اورزندگی میں صبر وشکر ہی اپنا شعار ہو۔

موت کی تمنانہ کریں

جب مرنا مير ب لي بهتر ہو۔' تشريع: صحيح مسلم كى روايت ميں ہے: لاَ يَتَمَنِّينَ آحَدُ حُمُ الْمَوْتَ وَلاَ يَدُعُ بِهِ مِنْ قَبْلِ آنَ يَّاتِيمَ إِنَّهُ إِذَا مَاتَ اَحَدُ حُمُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ وَ إِنَّهُ لاَ يَزِيدُ الْمُؤْمِنَ عُمْرُهُ إِلاَّ حَيرًا (عن ابى ہريرةً) '' تم ميں سے كوئى موت كى تمنا نہ كر باور نہ موت كات سے پہلے موت كے ليے دعا كر ب كيوں كہ جوكوئى تم ميں سے مرجاتا ہے اس كاعمل منقطع ہوجاتا ہے اور مومن كى عراس كى بھلائى ميں اضاف كى ميں سے مرجاتا ہے اس كاعمل منقطع ہوجاتا ہے اور مومن كى عراس كى بھلائى جو ہے كہ دونو كى تم ميں سے مرجاتا ہے اس كاعمل منقطع ہوجاتا ہے اور مومن كى عراس كى بھلائى ميں اضاف كاسب بنتى ہے۔' مومن كواى مقصد ك يَش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيں كر نى چا ہے كہ دون يادہ سے زيادہ نيا اس من محمد ك يش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيس كر نى ميں اضاف كما سب بنتى ہے۔' مومن كواى مقصد ك يش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيس كر نى ميں اضاف كاسب بنتى ہے۔' مومن كواى مقصد ك يش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيس كر نى ما لي اند كاسب بنتى ہے۔' مومن كواى مقصد ك يش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيس كر نى معن اضاف كاسب بنتى ہے۔' مومن كواى مقصد ك يش نظر خدا سے موت كى درخواست نبيس كر نى معن از اللہ يہ دون يادہ سي اور اس موت كا منتاق ہوتا ہے۔ اور اللہ بحق سل مانا پند فرمات ہيں جوات سے ملنے كا مشاق ہو۔ چناں چہ حدیث ميں ہے، مَنُ اَحَتَ اللّٰهِ اَحَتَ اللّٰهُ لِقَافَهُ (مسلم عن ابى ہريرة)'' جو محق سل كى چا ہت ركھا ہے اللہ بحق اللہ حكر موں اللہ ميں مانا ليا تا ہوں ہوتا ہے۔ اور اللہ اللہ اللہ اللہ لي مرين کا بھر مانا پند ہوتا ہے۔ لي لي كى چا ہت ركھا ہے اللہ بحق اس سے ملنا پند فر ما تا ہے اور جس كى كو اللہ سرينا تا پند ہے اللہ كو ميں ہوتا ہے۔'

خودشى

(1) عَنُ جُندُبِ بُنِ عَبْدِ اللَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ: كَانَ فِيمَنُ كَانَ قَبَدَكُمُ رَجُلٌ بِهِ جَرُحٌ فَجَزِعَ فَاَحَدَ سِكِّيناً فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ فَمَا رَقَاءَ الدَّمُ حَتَّى مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِى عَبْدِى بِنَفُسِه حَرَّمَتُ عَلَيْهِ الْجَنَّة. (بَارى) مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِى عَبْدِى بِنَفُسِه حَرَّمَتُ عَلَيْهِ الْجَنَّة. (بَارى) مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِى عَبْدِى بِنَفُسِه حَرَّمَتُ عَلَيْهِ الْجَنَّة. (بَارى) مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِى عَبْدِى بِنَفُسِه حَرَّمَتُ عَلَيْهِ الْجَنَّة. (بَارى) مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِى عَبْدِى بِنَفُسِه حَرَّمَتُ عَلَيْهِ الْحَنَّة. (بَارى) مَاتَ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَاعَدِ اللَّهُ تَعَالَى بَعْرَا اللَّهُ مَعْنَ عَهُ مَعْنَ عَمْرَ عَنْ مَعْنَ عَلَيْهِ الْحَدَقَة. (بَارى) مَا يَحْذَى بَعْدَى مَا يَحْرَضُ عَالَى بَعْرَا اللَّهُ مَعْنَ عَنْ مَا يَحْتَقَالَ مَا يَحْتَى مَا يَحْتَقَالَ مَعْنَ عَامَ مَنْ عَامَ مَنْ عَامَ مَنْ عَنْ عَرَى عَبْ عَنْ عَنْ عَمْنَ عَالَى اللَّهُ تَعَالَى بَعْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَانَ عَنْ عَامَاتِ فَقَابَ مَ مَنْ عَنْ عَمْرَ عَنْ عَنْ عَابَ عَنْ عَنْ عَامَ مَنْ عَامَ مَنْ عَنْ عَامَةَ عَالَدَ عَنْ عَنْ عَامَا عَنْ عَلَمُ عَنْ عَالَى عَامَاتُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَامَا عَنْ عَلَيْ عَامَةً مَا عَنْ عَالَ عَامَالَ عَلَيْ عَامَاتِ عَالَ عَامَا عَنْ عَنْ عَالَ عَامَ مَنْ عَلَيْ عَامَ عَنْ عَامَا عَنْ عَامَا عَنْ عَلَى عَامَا عَنْ عَامَا عَنْ عَنْ عَامَا عَنْ عَامَا مَنْ عَلَيْ عَامَا عَنْ عَانَ عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ عَامَا عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ عَامَا عَنْ عَانَ عَانَ عَامَا عَالَ عَامَ عَالَ عَالَ عَنْ عَامَا عَنْ عَا عَانَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَامَ عَلَيْ عَامَانَ عَنْ عَامَ عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ عَالَى عَامَا عَا عَامَ عَالَ عَالَ عَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَامَا عَالَ عَامَا عَامَ عَنْ عَامَا عَالَ عَنْ عَامَ عَنْ عَامَ عَامَ عَنْ عَالَ عَنْ عَامَ عَامَ عَالَ عَامَ عَامَ عَامَ عَنْ عَامَا عَا عَنْ عَائَ عَائَ عَامَ عَا عَامَ عَائَ عَامَ عَانَ عَامَ عَا عَا عَائَ عَائَ عَا عَائَ عَالَا عَنْ عَالَمُ عَاعَا عَاعَا عَا عَا عَائَ عَ

(بخاری)

مصائب سے گھبرا کرجولوگ خودکشی کر لیتے ہیں وہ مصیبتیوں سے نجات بھی نہیں پا سکتے ۔ایسےلوگ تو خدا کی نگاہ میں مجرم قراریاتے ہیں ادر وہ سخت عذاب کے مستحق ہوجاتے ہیں۔ایک ردایت میں **مِ:** أَلَّذِي يَخُنُقُ نَفُسَهُ يَخُنُقُهَا فِي النَّارِ وَالَّذِي يَطُعُنُ نَفُسَهُ يَطُعُنُهَا فِي النَّارِ (بخار**ي** عن ابی ہریرہ )'' جو تخص گلا گھونٹ کراپنی جان دیتا ہے وہ دوزخ میں گلا گھونٹ کراپنی جان دیتارہے گا۔ادرجوخودکوزخم لگا کر مارتا ہے، دوزخ میں وہ خودکوزخم لگا کر مارتا رہے گا۔''مطلب بیہ ہے کہ ایسا تحص مسلسل عذاب میں گرفتارر ہے گا۔اس کا آخری عمل اس کا انجام بن جائے گا۔

ماتم اورسوگ {١} عَنُ عَبُدِ اللَّهِ ۖ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٥: لَيُسَ مِنَّا مَنُ لَطَمَ الْخُدُوُدَ وَ شَقَّ الُجُيُونَ وَ دَعَا بِدَعُوَى الْجَاهِلِيَّةِ.

**ترجمہ**: حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' وہ پخص ہم میں سے نہیں ہے، جو (مصیبت میں) رخساروں کو پیٹے اور گریبان پھاڑے اور ایام جاہلیت کی طرح آ وازبلند کرے۔'

تشریح: بدروایت منداحد، ترمدی اورابن ماجد میں بھی آئی ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سی موت پر یا کسی تم ناک سانحہ پراس طرح جزع فزع کرنا کہ آ دمی اپنے گالوں کو پیٹنے لگے یا گریبان حاک کر ڈالے یا زمانۂ جاہلیت کی طرح چیخ پکار کرے یا ایسی باتیں زبان پر لائے جو عقیدہ تو حید کے منافی ہو، ہرگز جائزنہیں۔

الْأَخِرِ أَنُ تُحِدَّ فَوُقَ ثَلَاثٍ إِلَّا عَلَى زَوُجٍ فَإِنَّهَا لاَ تَكْتَحِلُ وَلاَ تَلْبَسُ ثَوُبًا مَصْبُوُغًا إِلَّا ثَوُبَ عَصْبِ. (بخارى)

ترجمہ: حضرت اُم عطیہ ہے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ''کسی عورت کے لیے جواللہ اور یوم آخر پرایمان رکھتی ہو بیجا ئرنہیں ہے کہ سوائے شوہر کے سی پرتین روز سے زیادہ سوگ منائے ، نہ دہ سرمہ لگائے، نہ رنگا ہوا کپڑ اپہنے سوائے اس کپڑے کے جو بُننے سے پہلے رنگا گیا ہو۔'' تشریح: دنیا سے کسی کے جدا ہونے کاغم فطری ہے۔خاص طور سے عورت کے لیے اس کے

شوہر کی موت سوہانِ روح ہوتی ہے۔ اس لیے اسلام نے اسے تین روز تک سوگ کرنے کی اجازت دی ہے۔ تین روز میں اس کی توقع کی جاتی ہے کہ خداا ہے صبر دسکون عطا کرد گا کہیکن اس تین روز میں بھی اس کی اجازت نہیں ہے کہ وہ چیخ پکاراور بین کر کے اپنے خم کو ہڑھائے یہاں تک کہ اس کاغم خص خم نہ ہو کر خدا ہے شکایت بن جائے۔

شوہر کی موت پر عورت کاغم زدہ نہ ہونا کوئی خوبی نہیں بلکہ عیب ہے۔ اسی لیے اسلام نے سوگ کرنے سے روکانہیں بلکہ اس کے آ داب سکھائے ہیں کہ اسے چاہیے کہ شوق اور سنگار نہ کرے۔ نہ سر مدلگائے اور نہ رنگے ہوئے کپڑے استعال کرے۔ کیوں کہ یہ چیزیں خوشی اور اظہار شوق اور زینت کے لیے ہوتی ہیں۔ ایک روایت میں بیدالفاظ بھی آئے ہیں: وَلاَ لَمَسَ طِيْبًا اِلاَّ اَدُنٰی طُهُرِهَا اِذَا طَهُرَتُ نُبُدَةً مِّنُ قُسُطٍ وَ اَطْفَارِ (بخاری)'' اور نہ خوش دھوتی لے طہر کے موقع پر جب وہ پاک ہوجائے تو تھوڑ اسا قسط اظفا راستعال کر کے ایعنی دھوتی لے سے ہیں بلکہ نظافت اور طبیعت کی نفاست اور پاکیز گی سے ہے۔

مُردول كَاحْقُ <١> عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: قَالَ النَّبِيُّ تَلَيَّهُ: لاَ تَسُبُّوا الْأَمُوَاتَ، فَاِنَّهُمْ قَدُ أَفُضَوُا إلى مَا قَدَّمُوُا.

**ترجمہ:** حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' مُردوں کو برانہ کہواس لیے کہ دہ اس( کی جزایا سزا) کو پنچ چکے، جوانھوں نے کیا تھا۔''

تشريح: يعنی اب وہ اس دنيا سے جا چکے ہيں۔ وہ اپنی مدافعت بھی نہيں کر سکتے۔ اس لیے ب شيوہ مردانگی اور شرافت کے خلاف ہے کہتم ان کے خلاف کوئی بات کہو۔ اگر وہ برے بھی رہے ہوں تواب وہ ایسی دنیا میں پہنچ چکے ہیں جہاں وہ خوداس کا مشاہدہ بخو بی کرلیں گے کہ وہ کیسے تھ اور ان کے اعمال ایتھے تھے یا برے۔ مرنے کے بعد آ دمی وہاں پہنچ جاتا ہے جہاں کسی کی قدر و منزلت باعتبار اعمال و کر دار متعین ہوتی ہے۔ کوئی دوسری چیز وہاں کا م آ نے کی نہیں ہے۔ یہاں سے جانے والا اگر واقعی براتھا تو وہ اپنے انجام بدکو پہنچ چکا۔ اس کے لیے وہ ی کافی ہے، جس سے وہ دوچار ہوگا۔ اُسے برا کہنے کی کوئی حاجت نہیں۔

سيجه فقافتي اورساجي مسائل

شعروخن (بخارى،مسلم) ترجمه: حضرت ألي بن كعبٌّ ہے روايت ہے كہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' لعض اشعار سراسر حکمت ہوتے ہیں۔'' تشریح: شعر کے معنی جانے یا زمر کی اور دانائی کے بیان کیے گئے ہیں۔لیکن اصطلاح میں شاعرى در حقیقت نفیس دمیش قیمت تجربات کامکمل دموزوں، حسین بیان واظہار ہے۔ شاعرا پنے تجربات واحساسات کی ترجمانی کے لیےالفاظ ونقوش اوروزن وآ ہنگ کااستعال کرتا ہے۔شاعر میں اگرصناعی کی کمی نہیں ہے تو لاز ماوہ اپنے احساسات کوحسین تر اورموز وں تر الفاظ کی شکل میں خاہر کرےگا۔ پھر شاعری کا جزءاعظم تخلیل ہے۔ شاعری تا ثرات کے اظہار **میں تخلیل کا خاص طور** سے استعال کرتی ہے۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ شاعری کی دنیا خواب دیکھنے کی کیفیت سے بہت زیادہ تعلق رکھتی ہے۔ شاعری اصلاً ہماری روح سے سروکاررکھتی ہے۔ شاعر کی کوشش میہ ہوتی ہے کہ فرد بشرجن اقدار کا مرکز اور حامل ہے وہ ان کوبے نقاب کر سکے۔ شاعری میں جن چیزوں کا اظہار ہوتا ہےان کے پہلو بہ پہلوالیں چیزیں بھی ہوتی ہیں جو ماورائے اظہار ہوتی ہیں۔اور وہی شاعری کااصل جوہرہوا کرتی ہیں۔

اس کے علاوہ شعر کے شعر ہونے کے لیے اس میں اصلیت کا ہونا بھی ضروری ہے۔

اصلیت کے بغیر صرف حسین وموزوں الفاظ جمع کردینے سے شاعری ممکن نہیں ہوتی۔شاعری صرف حسین وموزوں الفاظ کے جمع کردینے کا ہرگز نام نہیں ہے۔ اچھی شاعری کے لیے ضروری ہے کہ شاعر جن احساسات وتج بات کا اظہارا پنی شاعری میں کرر ہا ہے، ان کواس نے پوری طرح محسوس کیا ہو۔ جن جذبات واحساسات کا اظہار شعر میں کیا جائے وہ شاعر کے اپنے حقیقی جذبات واحساسات بن چکے ہوں۔

کا سکت اور زندگی در حقیقت شیونِ الہی اور تجلیاتِ ربانی کا انعکاسِ محض ہے۔ یہی ربانی تجلی حقیقی شاعری کی روح ہوتی ہے۔ یہی شاعر کورازِ حیات کے بیچھنے کے قابل بناتی ہے۔ ربانی تجلی اگر نگاہوں سے اوجھل ہوتو شاعر اظہارِ خیال پر قدرت رکھنے کے باوجود انسان کے کثیف جذبات ہی کی ترجمانی میں اپنی صلاحیتوں کو صرف کرےگا۔ یہ حقیقت ہے کہ شاعری کبھی فکر سے خالی نہیں ہوتی اور نہ ہو سکتی ہے۔ البتہ فکر شاعری میں شعری تج بہ بن کر ہی شامل ہوتا ہے صحیح اور اعلیٰ فکر شاعر کو متبذل اور عامیانہ احساسات سے بچا تا ہے۔

یہاں شعر وشاعری کے بارے میں ہم نے جن بنیادی باتوں کا اظہار کیا ہے ان کی روشن میں سی بھی شاعری کے بارے میں بہ آسانی یہ فیصلہ کیا جا سکتا ہے کہ وہ شاعری کس درجہ کی ہے۔ یعنی وہ شاعری حقیقی اور اعلیٰ قشم کی ہے یا اسے پست اور گمراہ کن شاعری کے زمرے میں رکھا جائے گا۔

اس حدیث میں حضور ﷺ نے شعر کے بارے میں اس کے فکر کے پہلو سے اظہارِ خیال فرمایا ہے۔ آپ کے نز دیک وہ بہترین شعر ہے، جس میں بصیرت، دانائی، شرافت اور پا کیزگی کا پورا خیال رکھا گیا ہو۔

ظاہر ہے کہ یہ بات آپ شعر کے فکری پہلوہی سے فرمار ہے ہیں۔ اور تچی بات یہ ہے کہ فکر واحساس کے پہلو سے اگر کوئی شعر بے جان یا گمراہ گن ہے تو پھر وہ کسی کام کانہیں ہو سکتا۔ (۲) وَ عَنُ أَبِیُ هُوَ یُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّٰهِ عَلَیْتَ اللَّٰہِ اَصُدَقُ حَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِرُ حَلِمَةُ لَبِیُدٍ: اَلاَ کُلُ شَیْءٍ مَا حَلاَ اللَّٰهَ بَاطِلٌ. ترجمہ: حضرت ابو ہریہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:''سب سے تچی بات جو کسی شاعر نے کہی وہ لبید کا یہ کلام ہے: آگاہ رہواللہ کے سواہ شے باطل ہے۔'

تشريح: لبيد سمرادلبيد بن ربيد العامرى بي -حفرت لبيد عرب عشهور شاعر تف عربى میں ان کے کلام اور شاعری کوسند کا درجہ حاصل ہے۔ان کا قصیدہ معلقات میں شامل ہے۔لبیڈ کو اسلام لانے کا شرف حاصل ہوا۔ وہ نبی ﷺ پر ایمان لے آئے اور شعر کہنا ترک کردیا۔ وہ کہا کرتے تھے: يَكْفِينِي القُرْانَ " اب قرآن ميرے ليے كافى ہے۔ ' وہ كوفہ تنقل ہوئے اور وہيں سکونت اختیار کی ۔انھیں عمرطویل حاصل ہوئی۔ا ۳ ھیں ۷ ۵۱ سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔ حضور عظي في حضرت لبيد المجس شعر كالعريف وتوصيف فرمائي وه يوراشعر يول ب: اَلاَ كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلاَ اللَّهَ بَاطِلٌ ﴿ وَ كُلُّ نَعِيْمٍ لاَ مُحَالَةَ زَائِلٌ مت بھولو اللہ کے سوا ہر شے باطل ہے اور (دنیا کی) ہر لذت ونعت کو بالآخر فنا ہونا ہے دنیا کی ہر شے باطل ہے۔ یعنی کوئی چیز بھی یہاں کی قابل اعتبار نہیں ہے۔ اللد کے سوا کسی بھی چیز کوقر اروا یتحکام حاصل نہیں ہے۔ دنیا کی چیز وں کوجو کچھ قر اروا متنبا رحاصل ہے دہ محض خدا کا عطا کردہ ہے۔ دنیا کی چیز وں میں جو بھی کشش وجاذبیت پائی جاتی ہے وہ ان چیز وں کا کوئی ذاتی کرشمہ نہیں ہے وہ محض کرشمۂ خداوندی ہے۔اصل خدا کی ذات ہے۔اس لیےاسی کو ا پنامقصودِ حیات سمجھنا چاہیے۔غیر اللّٰد کے بیچھے پڑ کراپنی عاقبت خراب کرنی نہایت نادانی اور نا مجھی کی بات ہے۔ (٣) وَ عَنُ عَمْرِو بُنِ الشَّرِيْدِ عَنُ أَبِيْهِ قَالَ: رَدِفْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ عَلَى لَهُ عَلَى اللهُ عَلمُ عَلَى اللهُ عَلمُ عَلَى اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عِلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عُلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عُلمُ اللهُ عَلمُ ال المُعْلَمُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ عَلَى اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ عَلمُ مَالُهُ عُلمُ اللهُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ اللهُ عَلمُ عُلمُ اللهُ عُلمُ اللهُ اللهُ عُلمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُعْلمُ اللهُ عُلمُ اللهُ اللهُ اللهُ عُلمُ ال اللهُ علمُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ال فَقَالَ: هَلُ مَعَكَ مِنُ شِعْرِ أُمَيَّةَ ابْنِ أَبِي الصَّلُتِ شَيْءٌ؛ نَعَمُ قَالَ: هِيُهِ

فَانْشَدْتُهُ بَيْتًا. فَقَالَ هِيُهِ ثُمَّ ٱنْشَدْتُهُ بَيْتًا فَقَالَ: هِيُهِ حَتَّى ٱنْشَدْتُهُ مِأَتَةَ بَيُتٍ. (مىلم)

ترجمه: حضرت عمرو بن شريدان خوالد سے روايت کرتے بيں که انھوں نے کہا که ايک روز ميں رسول الله علي کي پيچ سوارى پر بيٹ اوا تھا کہ آپ نے فر مايا: '' کيا تمصيں اميدا بن ابى الصلت کے پچھا شعاريا ديں؟ '' ميں نے کہا کہ ہاں۔ آپ نے فر مايا: '' اچھا ساؤ۔' ميں نے آپ کو ايک شعر سايا۔ آپ نے فر مايا: '' اور ساؤ۔'' ميں نے آپ کو پھر ايک شعر سايا۔ آپ نے فر مايا: '' اور ساؤ۔' (اسى طرح آپ مزيد سانے کى فر مائش کرتے رہے ) يہاں تک که ميں نے آپ کو سوا شعار سائے۔ تشریح: امیابن ابی الصلت عرب کا ایک با کمال شاعر گز را ہے۔ اس کا تعلق قبیل مرقع فی سے تھا۔ کہتے ہیں کہ ایام جاہلیت میں اس نے اہل کتاب سے بہت می دینی با تیں سیکھی تھیں۔ روزِ قیامت اور حشر ونشر پر بھی اس کا اعتقاد تھا۔ اس کے اشعار میں اکثر علم و حکمت اور نصائح کی با تیں ہوتی تھیں۔ اس کی شاعر کی اکثر خدا پر ستانہ تھی اس لیے حضور ﷺ کو اس کے کلام سے دلچیوں تھی۔ اس کے بارے میں آپ کا ارشاد ہے کہ وہ اپنی شاعر کی میں اسلام سے بہت قریب ہو گیا تھا۔ (لَفَدُ حَادَ يُسْلِمُ فِنَ شِعُرِهِ) اسی شاعر کے بارے میں حضور ﷺ نے فرمایا ہے: امن من

ابن جوز ٹی نے لکھا ہے کہ اسے نبی آخر الزماں کی بعثت کا انتظار تھا مگر جب آ ں حضرت ﷺ نے نبوت کا اعلان فرمایا تو اُس نے بغض وعناد کی راہ اختیار کی اور ایمان لانے سے محروم ہی رہا۔

يد حديث ال بات كا ثبوت ہے كماسلام الني پيرووَل كوتنك نظر ہر گرنہيں بنا تا۔ الم تصح اشعار، جوعلم وحكمت كے حامل اور پند و نصائح پر مشتمل ہوں ان كے سننے اور پڑھنے ميں كوئى قباحت نہيں ہے اگر چدوہ اشعار كافر وفاس شخص ہى كے كہہ وئے كيوں نہ ہوں۔ (٣) وَ عَنِ الْبَرَ آءِ قَالَ: كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَنَكَ مَنْتُ مِنْتُ لَقُوابَ يَوُمَ الْحَنُدَقِ حَتَّى اَغْبَرَ اَبْطُنُهُ يَقُولُ:

وَ اللَّهِ لَوُلاَ اللَّهُ مَا الْمُتَدَيْنَا وَلاَ تَصَدَّقُنَا وَلاَ صَلَّيْنَا فَانُزِلُ سَكِيُنَةً عَلَيْنَا وَ ثَبِّتِ الْاقُدَامَ إِنُ لاَ قَيْنَا إِنَّ الْاوُلِىٰ قَدْ بَغُوُا عَلَيْنَا إِذَا ارَادُوُ فِتُنَةً آبَيْنَا يَرُفَعُ بِهَا صَوْتَهُ "أَبَيْنَا آبَيْنَا." (بخارى، سلم)

یو سے بیک میں بیک میں جب میں کہ رسول اللہ ﷺ خندق (کھودے جانے) کے روزخود بنفس نفیس مٹی اٹھااٹھا کر چینکتے تھے یہاں تک کہ آپ کا شکم مبارک غبار آلود ہو گیا اور بید کلام پڑھتے جاتے تھے:

> " بەخدااگراللە بمیں ہدایت سے نەنواز تا تو ہم مدایت نەپاتے، نەہم صدقه دیتے اور نەنماز ادا کرتے۔ پس (اے اللہ!) ہم پر سکینت نازل فرما۔ اور

جب دشمن سے ہماری مڈبھیڑ ہوتو ہمیں ثابت قدم رکھ۔انھوں نے ہم پر زیادتی اس لیے کی ہے کہ جب وہ ہمیں فتنہ میں مبتلا کرنے (یعنی کفر کی طرف واپس لےجانے) کاارادہ کرتے ہیں تو ہما نکارکردیتے ہیں۔'' ان اشعار کوآپ بلند آواز سے پڑھتے تھے۔ اَبَنْنَا اَبَنْنَا (ہم انکار کردیتے ہیں، ہم انکار كردية بي ) كالفاظ خاص طور سے بلند آواز سے ادافر ماتے تھے۔ تشریح: بیرجز بیکلام حضرت عبداللدین رواحة کا ہے۔ آواز بلند کرنے اور کسی لفظ کی تکرار سے شعر کامفہوم ومطلب زیادہ موکد ہوجا تا ہے اور کبھی ایبا شعر سے تلذّذیا حظ حاصل کرنے کے لیے بھی کرتے ہیں۔ مسلم و بخاری کی روایت ہے کہ مہاجرین وانصار جب خندق کھودنے اور مٹی اٹھا اٹھا کرچینکنے لگےتوان کی زبان پر بید جزیدکلام تھا: نَحُنُ الَّذِيْنَ بَايَعُوْا مُحَمَّدًا عَلَى الْجِهَادِ مَا بَقِيْنَا اَبَدًا '' ہم وہ لوگ ہیں کہانی زندگی کے آخرتک جہاد کرتے رہنے کے لیے محکّ کے ہاتھ پر بیعت کی ہے۔' حضور ﷺ ان کے رجز کے جواب میں بید (دعا)فر ماتے جاتے تھے: الَلْهُمَّ لاَ عَيْشَ إلاَّ عَيْشُ الْاخِرَةِ فَاغْفِر الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَة '' اے اللہ زندگی توبس آخرت کی زندگی ہے۔ تو انصار اورمہاجرین کو بخش دے۔'' صحيح مسلم كى ايك روايت ميں ب كداً ب فرماتے تھے: اللَّهُمَّ لاَ عَيْشَ الاَّ عَيْشُ الْاخِرَةِ ۖ فَاكْرَم الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَة '' اے اللہ زندگی توبس آخرت کی زندگی ہے۔ پس توانصارا درمہا جرین پر کرم فرما۔'' مسلم کی ایک روایت ہے کہ آپ تفر ماتے تھے: ٱللَّهُمَّ لاَ عَيْشَ إلاَّ عَيْشُ الْاخِرَةَ ۖ فَانْصُرِ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجَرَةَ · · اے اللہ زندگی توبس آخرت کی زندگی ہے۔ تو انصار اور مہاجرین کی مد دفر ما۔ · مسلم ہی کی ایک روایت میں ہے کہ آپ قرماتے تھے: ٱللَّهُمَّ إِنَّ الْحَيْرَ خَيْرُ الْاخِرَةِ ۖ فَاغْفِرُ لِلْانْصَارِ وَالْمُهَاجِرَةِ

'' اے اللہ بھلائی تو آخرت کی بھلائی ہے۔تو انصاراور مہاجرین کو بخش دے۔'' مسجد نبوی کی تعمیر کے موقع برصحابہؓ کے ساتھ آ پیجھی اینٹیں اٹھااٹھا کرلاتے تھے ادر فرماتے تھے: ٱللَّهُمَّ إِنَّ الْاجُرَ أَجُرُ الْاخِرَةُ فَارْحَم الْاَنْصَار وَالْمُهَاجِرَةِ '' اےاللہ اجراتو درحقیقت آخرت کا اجر ہے۔ تو انصارا درمہاجرین پر رحم فرما۔'' جنگ کے موقع پر بید جزید شعر بھی آپ کی زبان پر آیا ہے: أَنَا النَّبِيُّ لاَ كَذِبَ أَنَا ابُنُ عَبْدُ الْمُطَّلِب (ملم) '' میں نبی ہوں پہ جھوٹ نہیں۔ میں عبد المطلب کا بیٹا ہوں۔ عبدالمطلب كوشهرت حاصل تقى اورعرب آب كوان كابينا كهتر تتص: امام بخاریؓ نے حضرت ابو ہر ریدؓ کا بھی ایک شعرُقل کیا ہے۔ بیشعرانھوں نے اس وقت کہے تھے جب وہ ایمان لانے کے لیے نبی کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔شعربیہ ہے: يَا لَيُلَةً مِّنُ طُولِهَا وَ عَنَائِهَا عَلَى أَنَّهَا مِنُ دَارِ الْكُفُرِ نَجَّتِ '' درازی شب اوراس کی نختیوں سے شکایت ہے۔ مگر رید کہ اس نے دارالکفر سے نجات دلائی۔'' ۵) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: ذُكِرَ عِنْدَ رَسُوُلِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ مَا يَشْعُرُ فَقَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ: هُوَ كَلاَمٌ فَحَسَنُهُ حَسَنٌ وَ قَبِيُحُهُ قَبِيُحٌ. (دارقطنی) ترجم، حضرت عائشةٌ بيان فر ماتى بي كه رسولٍ خدا على كسام من شعر كا ذكر كيا كيا تو رسول خدا بي ارشاد فرمايا: ' شعر بھی ايک کلام ہے۔ چناں چہ اس ميں جواچھا ہے وہ اچھا ہے اورجوبراب وهبراب-تشریح: یعنی کسی شعر کو کص اس کے شعر ہونے کی وجہ سے براقر ارتہیں دیا جا سکتا کسی شعر یا کلام کی اچھائی یا برائی کااصل انحصاراس مضمون اورفکر پر ہوتا ہے،جس کی ترجمانی اس شعر میں کی گئی ہو۔ ممکن ہے کوئی شعرابنے الفاظ اور دوسر ے شعری محاسن کے لحاظ سے اچھا ہولیکن اگر اپنے مفہوم و معنی کے لحاظ سے وہ خق وصداقت کے خلاف ہے تو پھر دوسری تمام خوبیوں کے باوجوداس شعر کا شارا چھے اشعار میں نہیں کیا جاسکتا، جس طرح روحِ انسانی کو مادّی جسم پرفوقیت حاصل ہے۔ اس طرح کسی کلام میں اصل اہمیت مفہوم ومعنی کی ہے۔حروف والفاظ کا درجہ اس کے بعد کا ہے۔

يَرِيْهِ خَيْرٌ مِّنْ أَنْ يَّمْتَلِيَ شِعُوًا. ترجمه: حفرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' پیپ سے کسی خص کے خول کا بھرنا جواس کے پید کوٹراب کردے اس سے بہتر ہے کہ وہ شعر سے بھرے۔'

تشریح: عرب کی شاعری میں عشق بازی، شہوانیت اور شراب نوش کے مضامین پائے جاتے تھے۔ یا پھر وہ شاعری سے قبائلی منافرت اور جنگ وجدل یانسلی غرور کے جذبات کو کھڑ کانے کا کام لیتے تھے۔ مشرکا نہ تو ہمات، جھوٹ، مبالغہ، بہتان، جو،طعن وشنیچ، ڈیگیں اور اسی طرح کی خرافات کو وہ شاعری کا اصل جو ہر سمجھتے تھے۔ اسی قسم کی شاعری کے بارے میں فرمایا جارہا ہے کہ کسی شخص کا پیٹ پیپ سے کھرے بیاس سے زیادہ بہتر ہے کہ وہ اشعار سے کھرے۔ ایجھ شعرک تو آپ نے داددی ہے۔

(2) وَعَنُ جُنُدُبُ أَنَّ النَّبِى عَنْ كَانَ فِى بَعْضِ الْمُشَاهِدِ وَ قَدْ دَمِيَتُ اِصُبَعُهُ فَقَالَ:
 هَلُ آنْتِ اِلَا اِصُبَعٌ دَمِيتِ
 وَ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ مَا لَقِيْتِ

(بخاری، سلم)

ترجمہ: حضرت جندب کہتے ہیں کہ نبی ﷺ ایک جنگ (غزوۂ احد) میں شریک تھے۔ آپﷺ کی انگل (زخمی ہوکر) خون آلود ہوگئی۔ آپﷺ نے فرمایا: ۔'' تو بس ایک انگل ہے، خون آلود ہوگئی ہے ۔ادر تحقیج و کچھ پیش آیا، خدا کی راہ میں پیش آیا۔'' تکلیف پنچ تو ای پنے اپنے پر دوک کو تلقین کی ہے کہ سی کو اگر خدا کے راستے میں کو کی ضرر اور ہے کہ خدا کی راہ میں کو کی ستایا جائے اور خدا کی راہ میں سی کو نقصان پنچے۔ ایسا شخص خدا کے یہاں محر وموں میں شامل نہیں ہوگا۔

(٨) وَ عَنِ الْبَرَاءِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ يَوُمَ قُرَيْظَةَ لِحَسَّانِ بُنِ ثَابِتِ اِهْج الْمُشُرِكِيْنَ فَاِنَّ جِبُرِيُلَ مَعَكَ وَ كَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ لَهُ يَقُوُلُ لِحَسَّانِ اَجِبُ عَنِّى اَلَّهُمَّ اَيَدُهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ. ترجمه: حفزت براء سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے قریظہ کے دن حفزت حسان بن ثابت سے فرمایا:'' تم مشرکین کی ہجو کرو، جبریل علیہ السلام تمھا رے ساتھ ہیں۔' اور رسولِ خدا (جب کفار سے اپنی ہجو سنتے تو) حسان سے فرماتے کہ'' تم میری طرف سے انھیں جواب دو۔ (پھر یفرماتے) اے اللہ، روح القدس کے ذریعے سے حسان کی مد دفر مااور انھیں قوت دے۔'' تشریح: بنو قریظہ یہود کا ایک قبیلہ تھا۔ اس نے رسولِ خدا ﷺ کے ساتھ کیے ہوئے معاہدہ کو بالا نے طاق رکھ کر مسلمانوں کے خلاف سازش کی اور دشمنانِ اسلام کی مدد کی ۔غزوہ خندق کے بعد نبی ﷺ نے اس قبیلہ کا محاصرہ کیا اور وہ اپنے کیفرِ کر دار کو پہنچا۔ اس موقع کو یوم قریظہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔

حضرت حسان بن ثابت بن منذر ترمعروف انصاری صحابی میں ۔ ایتھے شاعر تھے۔ انھیں شاعر رسول کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔ • ١٢ سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔ • ٢ سال کی عمر تک گفر میں رہے اور • ٢ سا تھ سال حالت اسلام میں بسر کیے۔ حضرت حسان اپنے اشعار کے ذریعے سے اہل کفر کا مقابلہ کرتے اور ان کی ، جو گوئی کا جواب دیتے تھے۔ حضور بیچنے نے دعا فر مائی کہ حضرت حسان گوروح القدس یا جبریل علیہ السلام کے ذریعے سے مدد حاصل ہو۔ یعنی مضامین شعر کے القاء والہا م کے سلسلے میں وہ ان کی مدد کریں۔

بيان وخطابت (1) عَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَدِمَ رَجُلاَنِ مِنَ الْمَشُوقِ فَخَطَبًا فَعَجَبَ النَّاسُ لِبَيَانِهِمَا فَقَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ مَكْنِ اللَّهِ عَنَ الْبَيَانِ لَسِحُرًا. ترجمه: حضرت ابن عمرٌ لَهتٍ بين كه ايك (روز) مشرق ، دو شخص آئ اور انھوں نے الى گفتگو كى كہ لوگ ان كى تقرير اور بيان تن كر ششدر و حيران رہ گئے - رسول اللّه يَتَقَدَّف فرمايا: '' اس ميں شبز بيں بعض بيان تحربوتے ہيں۔'

**تنشریح**: یعنی بعض گفتگو <sup>ع</sup>یں اور تقاریر اپنے اندر جاد دکا ساان رکھتی ہیں۔ان کے اثر سے انسان کی حالت و کیفیت میں عظیم تغیر واقع ہو جاتا ہے۔ آ دمی کے سوچنے کا نداز اور اس کا نقطۂ نظر تک بدل جاتا ہے۔اگر می<sup>گ</sup>فتگواور تقریر حق کے لیے ہے تو اے محمود وستحسن ہی کہا جائے گا کہیکن اگر اس کاتعلق باطل اور فاسد امور سے ہے تو اس کے نامحمود اور **ندموم ہونے میں کوئی شبہ نیں کیا جا**سکتا۔ (٢) وَ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَىٰ الْمُتَنَطِّعُونَ قَالَهَا ثَلاَةًا.

ترجمه: حضرت ابن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خدایا ﷺ نے فرمایا:'' ہلاک ہوئے کلام میں مبالغہ کرنے والے'' بیہ بات آ پؓ نے تین مرتبہ فرمائی۔

تشریح: معلوم ہوا کہ گفتگواور تقریر میں (اوراسی طرح تحریر میں بھی) بے جا مبالغہ آرائی اور تصنع و تکلف کا اہتمام نہایت ناپسندیدہ اور معیوب ہے۔ ایسا بالعموم لوگ محض خود نمائی اور کمال فن کے اظہار کے لیے کرتے ہیں۔ یا پھر ان کے پیشِ نظر کسی کی خوشا مداور اس کی توجہ کو اپنی طرف منعطف کرنا ہوتا ہے۔ ایسے لوگوں کی ذہنی پستی اور گراوٹ سے کون انکار کر سکتا ہے۔ اپنے وقار اور جذبات کی پاکیز گی کو کھود بنے کے بعد آدمی کے پاس بچتا ہی کیا ہے کہ اس کی ہلا کت اور تباہی میں شہ کیا جائے۔

یہاں یہ بات بھی ذہن نشین کرنے کی ہے کہ موثر کلام ہمیشہ سلیس، سادہ اورتصنع و تکلف سے پاک ہوتا ہے۔اور ستھراذ وق رکھنےوالے کبھی بھی تکلّفات اور مبالغہ آرائیوں کو پسند نہیں کر سکتے۔

تشریح: اس سے پند چکتا ہے کہ بے فائدہ گفتگواور مبالغہ آمیزی و بیان آرائی حددرجہ معیوب و مکروہ چیز ہے۔خاص طور سے اگر اس کا مقصد اظہارِ کبراور مخاطب پر اپنارعب جمانا ہو۔ جن کے اخلاق اچھے ہوتے ہیں ان کی تقریر اور گفتگو لازماً اس عیب سے پاک ہوگی۔ آخرت میں حضور ﷺ کی قربت ان ہی لوگوں کو حاصل ہوگی اور وہی لوگ حضور کومحبوب اور عزیز ہوں گے، جو اخلاق کے لحاظ سے سب سے بہتر ہوں گے۔ بداخلاق شخص کے حصے میں محرومی کے سوا اور پچھ نہیں آسکتا۔ وہ خدا کے رسول ﷺ کی نگاہ میں مبغوض ہوگا۔ آپ ﷺ سے سب سے دور بھی وہی ہوگا۔زندگی میں ہماری خوش اخلاقی یابداخلاقی کا اظہار ہماری گفتگوؤں کے ذریعے سے برابر ہوتا رہتا ہے۔ اس لیے زبان کے استعال میں ہمیشہ مختاط رہنے کی ضرورت ہے۔

(٣) وَ عَنُ عَمُرُو بُنِ الْعَاصُ انَّهُ قَالَ يَوْمًا وَ قَامَ رَجُلٌ فَاكْتُو الْقُولَ فَقَالَ عَمُرٌو لَوُ قَصَدَ فِى قَوْلِه لَكَانَ حَيْرًا لَّهُ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ مَدْ يَقُولُ: عَمُرٌو لَوُ قَصَدَ فِى قَوْلِه لَكَانَ حَيْرًا لَّهُ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ مَدْ يَقُولُ: لَقَدُ رَأَيْتُ لَوُ أُمِرْتُ اَنُ أَتَجَوَّزَ فِى الْقَوْلِ فَإِنَّ الْجُوازَ هُوَ حَيْرٌ. (ابوداءد) لقد رَأَيْتُ لَوُ أُمِرْتُ اَنُ أَتَجَوَّزَ فِى الْقَوْلِ فَإِنَّ الْجُوازَ هُو حَيْرٌ. (ابوداءد) لقد رَأَيْتُ لَوُ أُمِرْتُ انُ أَتَجَوَّزَ فِى الْقَوْلِ فَإِنَّ الْجُوازَ هُو حَيْرٌ.

تشریح: یعنی حضرت عمر وٹ نے ال شخص ہے کہا کہ لمبی تقریر کے مقابلے میں اگر تم مختصر تقریر کرتے تو یہ تمحارے اور تمحارے، سننے والوں کے لیے بھی بہتر ہوتا۔ میں نے خود حضور ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سناہے کہ' میں نے (اس راز کو) جان لیا ہے یا آپؓ نے بیفر مایا کہ <u>مج</u> اس کا حکم ہوا ہے کہ میری تقریر مختصر ہونی چاہیے کیوں کہ تقریر اور خطاب میں اختصار ہی بہتر ہوتا ہے۔'' طول تقریر کے مقابلے میں مختصر تقریر زیادہ کا میاب ہوتی ہے۔ بات جتنی زیادہ مختصر پیرائے میں بیان کی جائے گی اسے یا در کھنا اور اس پر تو جدد ینا بھی آسان ہوگا۔ اور اس طرح مقرر یا خطیب فضول اور غیر ضروری باتوں نے بیان کرنے سے بھی ذکتے جاتا ہے۔ مختصر تقریر زیادہ موثر موثی ہے۔ کہی تقریر وں سے لوگ اکتا جاتے ہیں یا اور تکھنے لگ جاتا ہے۔

موثر ادبى اسلوب <١> عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عَمُرٍ وُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللّٰهِ اللَّهِ اللَّهِ عَقُولُ: مَا أَظَلَّتِ الُحَضُرَآءُ وَلاَ أَقَلَّتِ الْغُبُرَآءُ أَصُدَقُ مِنُ أَبِى ذَرٍّ. (زَنَى)

ترجمه: حفزت عبدالله بن عمر وَّبيان کرتے بي که ميں َنے رسول الله علی کو بيفر ماتے ہوئے سنا:'' نيلگوں آسان نے بھی کسی ايس شخص پر ساين بيں کيا اور نه غبار آلودز مين نے بھی کسی ايسے شخص کوا تھايا، جوابوذرسے بڑھ کر سچا ہو''

تنشريح: مطلب میہ ہے کہ اس آسان کے پنچا اور اس زمین پر ابوذر ٹر سے بڑھ کرصا دق اور سچا انسان اور کوئی نہیں ہے۔ آپ پیڈ نے الفاظ نہایت او یہا نہ استعال فر مائے ، جس کو ہرصا حب ذوق محسوس کر سکتا ہے۔ آپ نے بیہ جو فر مایا کہ ابوذ لڑ سے بڑھ کرصا دق اور سچا کوئی نہیں تو اس سے مقصود تا کید اور مبالغہ ہے۔ اس کا بیہ مطلب ہر گرنہ ہیں ابوذ رکے مقابل کا دوسرا کوئی صا دق اور سچا سرے سے تقابی نہیں۔ اور سچائی اور کھر بے پن میں وہی سب سے بڑھ کر تے ان کی منا اور سچا بیر تھا ہی نہیں۔ اور سچائی اور کھر بی نہیں ابوذ رکے مقابل کا دوسرا کوئی صا دق اور سچا سرے بین جو اپنی پی اور کھر بی میں ایک نمایاں شان رکھتے ہیں۔ اور ان مخصوص لوگوں میں سے ہیں جو اپنی سچائی میں بے شل ہیں۔ حضرت ابوذ ر خفاری ڈر ہد وقنا عت اور استعناء میں متاز سے اور ریخو بی اخص صا دق الیقین ہونے کی وجہ سے حاصل ہوئی تھی ۔

(٢) وَ عَنُ عَلِيٌ قَالَ: اِسْتَأْذَنَ عَمَّارٌ عَلَى النَّبِي عَلَيْكُ فَقَالَ: اِئُذَنُو اللَهُ مَرُحَبًا بِالطَّيْبِ الْمُطَيِّبِ.

ترجمه: حضرت علی سے روایت ہے کہ ممار نے نبی تی کی خدمت میں حاضر ہونے کی اجازت طلب کی تو آپ نے فرمایا:'' اسے اجازت دے دو، پاک و پاکیز ہ محض کو خوش آمدید۔' تشریح: حضور تی نے یہاں حضرت عمار کے جو ہر ذات کی پاکیز گی کے لیے نہایت ملیخ وموثر الفاظ طَیّبٌ وَ مُطیِّبٌ استعال فرمائے ہیں۔ جیسے کسی سایہ کو مبالغہ کے ساتھ بیان کرنے کے لیے ظِلٌ ظَلِیُلٌ کے الفاظ استعال کیے جاتے ہیں۔

كلامرنبوت جلدسوم

ترجمه: حفزت انس بن مالك مروايت ب كهرسول اللدين سب لوكول سن زياده مين اورسب لوكول سے زياده فياض اورسب لوكول سے زياده بہادر تھے۔ ايک رات مديند والول كو (دشمن ك آ ن كا) خوف ہوا۔ آ واز كى طرف لوگ چل پڑے۔ راستے ميں رسول اللدين واپس آتے ہوئے ملے۔ (خبر لينے كو) سب سے پہلے آپ ين آ واز كى طرف تشريف لے گئے۔ آپ ابوطلح کے گھوڑ پر پر وارتھ جونگى پير تھا، آپ ين کے گھ ميں تلوار حمائل تھى اور آپ ين فرمار ہے تھے: ' خوف كى كو كى بات نہيں، خوف كى كو كى بات نہيں۔' آپ نے فرمايا: ' ہم ف اسے دريا پايا۔' يا فرمايا: ' ب شك بيد دريا ہے۔' راوى كا بيان ہے كہ وہ گھوڑ ااصلاً ست رفتار تھا۔ (آپ كى بركت سے تيز رفتار ہو گيا)

تشريح: اس حديث ميں کئى باتيں بيان ہوئى ہيں۔ نبي ﷺ كى بہادرى سب سے برطى ہوئى تھى۔ اس سلسلے ميں ايك واقعہ كا ذكر كيا گيا ہے كہ كس طرح ايك رات اہل مدينہ پر خوف طارى ہوگيا تھا۔ رات ميں كوئى ايسى آ واز سنائى دى، جس سے لوگوں كو دشمن كے آ جانے كا انديشہ ہوا۔ لوگ جب باہر حقيق كے ليے فكلے تو كيا ديكھتے ہيں كہ نبى ﷺ سب سے پہلے موقع كا معائنہ كركے اور جائزہ لے كرواپس آ رہے ہيں۔ آپ نے لوگوں كو اطمينان دلايا كہ ڈرنے كى كوئى بات نہيں ہے۔ آپ حضرت ابوطلحة كے بن اين كھوڑ ہے پر سوار تصاور گلے ميں تكوار حمال نے مر مايا كہ ہم نے اس گھوڑ ہے كے ليے بحر ( دريا ) كا اچھوتا استعارہ استعال فر مايا۔ آپ شك يد گھوڑا ( اپنى روانى ميں ) دريا ہے۔

(٣) وَ عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكٌ قَالَ: كَانَ لِلنَّبِي عَنَقَ حَادٍ يُقَالُ لَهُ أَنْجَشَةُ وَ كَانَ حَسَنُ الصَّوُتِ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَظَةٍ: رُوَيُدَكَ يَا أَنْجَشَةَ لاَ تَكْسِرِ الْقَوَارِيُرَ. (جارى)

ترجمه: حضرت انس بن مالکؓ سے روایت ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں کہ نبی ﷺ کا ایک غلام حدی پڑھ کر اونٹ کو ہا نک رہا تھا۔ اس کا نام انجشہ تھا اور اس کی آ واز اچھی تھی۔ نبی ﷺ نے اس سے فرمایا:'' اے انجشہ ، آ ہستہ آ ہستہ چل، ان شیشوں کو نہ تو ڑ۔''

**تشریح:** حُدِی شتر بانوں کے نغمے کو کہتے ہیں۔ اس نغمہ سے مست ہوکر اونٹ اپنی رفتار تیز

کردیتے ہیں۔ اچھی آ واز اور نغمات و ترنم سے جانور بھی متاثر ہوتے ہیں۔ آپ کے ارشاد کا مطلب بید تھا کہ اے انجشہ تیری خوش آ وازی اور حدی خوانی سے اونٹ چلنے میں بہت تیزی دکھا رہے ہیں۔ توان کو آ ہستہ آ ہستہ لے چل۔ تحقیصنف نازک کا خیال رکھنا چا ہیے کہ کہیں وہ اونٹ سے کرنہ پڑیں اور انھیں گزند پہنچ۔ آپ نے عور توں کے لیے شیشے کا استعارہ استعال کیا، جو نہایت بامعنی ہے۔ شیشے نازک بھی ہوتے ہیں اور ان میں لطافت اور نفاست بھی زیادہ ہوتی ہے۔ یہی خصوصیت عور توں کی بھی ہوتی ہے۔

چندتمثيلات وتشبيهات

١) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ : يَدُخُلُ الُجَنَّةَ أَقُوامٌ أَفْئِدَتُهُمُ
 مِثْلُ أَفْئِدَةِ الطَّيْرِ.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' جنت میں ایسی کتنی ہی اقوام داخل ہوں گی کہ ان کے لوگوں کے دل پرندوں کے دل کے مانند ہوں گے۔'

تشريح: يوجيب وغريب تشيد ہے۔ آپ تلك كا فطرت كا مشاہدہ و مطالعة كن درجة قريب كا تھا۔ پرندوں كى خصوصيات كى ہوتى ہيں۔ پرندوں كے دل نہايت ہى سادہ اور حدر درجہ نازك ہوتے ہيں۔ ان كے دل حسد كى يتارى سے پاك ہوتے ہيں۔ خوف وتو كل ان كى خاص صفت ہے۔ وہ دنيا بھر كا خزاند جع كرنے كى فكر ميں نہيں رہتے۔ جان داروں ميں سب سے زيادہ ڈرنے والا پرندہ ہى ہوتا ہے۔ وہ ہر دقت چو كنار ہتا ہے۔ ذراى آ ہٹ ہوئى كہ دہ اڑ جا تا ہے۔ آپ اے نافل نہيں ديكھيں گے۔ اہل جنت كى صفات بھى الى ہى ہوتى ہيں۔ ان كے دلوں ميں رقت اور ہوتى ہے۔ يغض وحسد سے پاك ہوتے ہيں ان داروں ميں سب سے زيادہ ڈرنے والا پرندہ ہى ہوتا ہے۔ وہ ہر دقت چو كنار ہتا ہے۔ ذراى آ ہٹ ہوئى كہ دہ اڑ جا تا ہے۔ آپ اے نرى ہوتى ہوتى جان كے دل پر مين خوان خوالے ہوتے ہيں۔ صفائى وساد كى ان كى فطرت موتى ہے۔ يغض وحسد سے پاك ہونے ميں ان كے دل پرندوں كے دل كى طرت كا فطرت مافل نہيں ہوتے۔ ان كے دل پر ہميشہ خوف خدا اور آخرت كا ڈر طارى رہتا ہے۔ تو كل ان كى شعار ہوتا ہے۔ بھر وسد ان كا اپنے خدا پر ہوتا ہے۔ زبان پر دہ كھير شكارى رہتا ہے۔ تو كل ان كا فقال نہيں ہوتے ان كے دل پر ہميشہ خوف خدا اور آخرت كا ڈر طارى رہتا ہے۔ تو كل ان كا شعار ہوتا ہے۔ بر اللہ اللہ اللہ ہوتا ہے۔ زبان پر دہ كہ ہو كى ہيں ہوتى ہيں ان كے دل كى طرت م فقال نہيں ہوتے ان كے دل پر ہميشہ خوف خدا اور آخرت كا ڈر طارى رہتا ہے۔ تو كل ان كا م خون القاس م الشَّينيانِتى اَنَ ذَيُكَ بُنَ اَرَ قَمْمَ مُران عَن الصَّ لُونَ مِن الضَّ حلى فقالَ: اَمَا لَقَدُ عَلِمُوْا اَنَ الصَّ لُونَ فَن عَيْبِ هلاِ ہِ السَّ اعْدِ الن کا اُسْتَ اِن كَ مُن الصُّ حَ اللَّهِ عَلَيْنِيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّهِ عَلَيْنَ اللَّ ترجمه: حفزت قاسم شيبانى سے روايت ہے كہ حفزت زيد بن ارقمؓ نے لوگوں كونما نِ چاشت پڑھتے ہوئے ديکھا (ابھى دن خوب ہيں چڑھا تھا) تو انھوں نے كہا كہ لوگ خوب جان چكے ہيں كہ نماز اس كے سوا اور گھڑى ميں افضل ہے اس ليے كہ رسول خدائي كا ارشاد ہے: ' صلوة الا وابين جب ہے كہ اونٹ كے بچوں كے پيرگرم ہوجائيں۔'

تشریح: ال حدیث میں بھی نہایت نا در تمثیل بیان ہوئی ہے۔ کہا گیا ہے کہ صلوٰ ۃ الا ۃ ابین کا وقت وہ ہوتا ہے، جب اونٹ کے بچوں کے پیر گرم ہوجا کیں۔ یعنی جب دھوپ سے ریت گرم ہوجائے اوراونٹ کے بچوں کے پیر جلنے لگیں۔اونٹ کے بچوں کے پیردھوپ میں تیزی آتے ہی گرم ہوجاتے ہیں اس لیے کہ ان کے پیر نازک وزم ہوتے ہیں۔ یہی اوا بین یعنی خدا کی طرف رجوع کرنے والوں (کی چاشت) کی نماز کا بہترین وقت ہوتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ يَزِيُدُ أَنَّ رَسُوُلَ اللهِ عَنَى اللهِ عَالَ اللهُ عَالَ ال المُعَالُ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ عَالَ اللهُ عَالَ عَالَ عَالَ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ اللهُ عَالَ عَالَ اللهُ عُلُول المُواللهُ عالمَ اللهُ عالمُ عالمُ اللهُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ اللهُ عالَ اللهُ عالمُ اللهُ ع اللهُ عالمُ اللهُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عالمُ عَالِ عَالَ اللهُ عَالُ اللهُ عَالُ اللهُهُ عَالَ

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن یزید ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا:'' انصار شعار ہیں اور باقی لوگ دثار ہیں۔'

**تشریح:** شعارے مرادوہ کپڑا جوجسم سے متصل ہوتا ہے۔ د ثاراد پر کے کپڑ کو کہتے ہیں جو جسم سے لگا ہوانہیں ہوتا۔ بیشعار ود ثار کی تشبیہ کے ذریعے سے نبی نے انصار مدینہ سے اپنے جس گہر بے تعلق کا اظہار فر مایا ہے اسے ہر شخص بخو بی سمجھ سکتا ہے۔

(٣) وَ عَنُ وَكِيْعِ بُنِ عَدَسٍ عَنُ عَمِّهِ آبِي رَزِيْنِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ الرُّءُيَا عَلَى رَجُلِ طَائِرٍ مَالَمُ تُعْبَرُ فَإِذَا عُبِرَتُ وَقَعَتُ. قَالَ وَ اَحْسِبُهُ قَالَ: وَلاَ تَقُصَّهَا إِلَا عَلَى وَادٍ أَوُ ذِى رَاي.

ترجمہ: حضرت وکیع بن عدس کے چچا ابورزین سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: '' خواب پرندوں کے پاؤں پر ہوتا ہے، جب تک کہ اس کی تعبیر نہ دی جائے۔ جب تعبیر دے دی گئی تو وہی ہوگا۔' رادی کہتے ہیں کہ میں سمجھتا ہوں کہ آپﷺ نے فرمایا:'' اس کو (یعنی خواب کو) دوست یاعقل مند شخص کے سواکسی دوسرے سے بیان نہ کرو۔'' تشریح: اس حدیث میں نبی ﷺ نے خواب کی جومثال دی ہے وہ بے مثل ہے۔ فرمایا: خواب طائر (پرند) کے پاؤں پر ہوتا ہے۔ یعنی جس طرح پرندوں کے پیر میں اکثر جماؤاورا۔ یحکام نہیں ہوتا۔ وہ چو کنے رہتے اور برابرا پنی جگہ بدلتے رہتے ہیں۔ یہی حال اکثر خوابوں کا بھی ہوتا ہے۔ وہ تعبیر کے منتظر ہوتے ہیں۔الیی صورت میں اس کا بڑااندیشہ اوراحتمال ہے کہ اس کی اگر کوئی بری تعبیر دے دی گئی تو دہی واقع نہ ہوجائے۔

یہ جوفر مایا کہ خواب ہرایک سے نہیں بیان کرنا چاہیے۔ بیان کروتو دوست یا اس شخص سے جوسمجھ دار اور عقل والا ہو۔ اس لیے کہ کوئی دوست اپنے دوست کے حق میں بری بات نہیں کہے گا۔اورآ دمی اگر عقل مند ہے تولاز ما وہ دوسرے کی بھلائی کا خیال رکھے گا اور وہ اسے نقصان پہنچانے سے بچے گا۔

اس حدیث سے ریبھی پتہ چلتا ہے کہ آ دمی جو پچھ کہہ دیتا ہے اور فیصلہ سنا دیتا ہے وہ بے اثر نہیں ہوتا اس کا اختمال رہتا ہے کہ اس کا اثر ظاہر ہو۔ بیاور بات ہے کہ کوئی قوی شے جس کی ہمیں خبر بھی نہ ہواس کے اثر ات کو زائل کرد ہے۔

خواب کی کی قسمیں ہوتی ہیں۔ ایسانہیں ہے کہ ہرخواب کی تعیر تعین نہیں ہوتی ۔ لیک اکثر خواب پرندوں کے پیرہی کی طرح ہوتے ہیں، جن کی تعییر غیر متعین ہی ہوتی ہے۔ **(۵)** عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمَرِو بُنِ الْعَاصِ اَنَّهُ سَمِعَ رَسُوُلَ اللَّهِ اللَّٰ يَقُولُ وَالَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِه إنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ لَكَمَثَلِ الْقِطْعَةِ مِنَ الذَّهَبِ نَفَحَ عَلَيُهَا صَاحِبُهَا فَلَمُ تَغَيَّرُ وَ لَمُ تَنْقُصُ وَ الَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّد بِيَدِه إنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ مَاحِبُهَا فَلَمُ تَغَيَّرُ وَ لَمُ تَنْقُصُ وَ الَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّد بِيَدِه إنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ لَكَمَثَلِ النَّحْلَةِ اَكَلَتُ طَيَّبًا وَ وَضَعَتُ طَيَّبًا وَ وَقَعَتُ فَلَمُ تُحَمَّد بِيَدِه إنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ ماحِبُها فَلَمُ تَغَيَّرُ وَ لَمُ تَنْقُصُ وَ الَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّد بِيَدِه إنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ ماحِبُها فَلَمُ تَعَيَّرُ وَ لَمُ تَنْقُصُ وَ الَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّد بِيَدِه إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ ماحِبُها فَلَمُ تُحَمَّد بِيَدِه إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ ماحِبُها فَلَمُ تَعَيَّرُ وَ لَمَ تَنْقُصُ وَ الَّذِئ نَفُسُ مُحَمَّد بِيَدِه إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ ماحِبُها فَلَمُ تَعَيَّرُ اللَّ تَعْبَدُ اللَّعُوبِي الْعَاصِ مَعَمَد بِيَدِه إِنَّ مَثَلَ الْمُؤْمِنِ مروح بَعَن اللَّعَن اللَّهُ مَتَعَمَّرُ اللَّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ مَتَعَمَّ مَنْ مُعَمَّدُ بِي مَعْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَلَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ وَ لَمَ تُعَمَّ اللَّهُ عَلَيْكَمُ وَ مَعْنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى مَعْنَ اللَّهُ بِي مَعْ مَنْ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ عَلَيْ الْمُ الْحَدُى مَنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى الْحُولَ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْحَدَ الْمُولُونِ اللَّهُ مُنْ الْتُ الْعُولَ الْحَدَي الْ اللَّهُ عَلَيْ الْحَدَى مُوتَ الْ عَلَمُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ مُولَى اللَّهُ عَلَى مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْ مُولَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مُنْ الْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مُنْ الْمُولُولَ الْحُولَ الْحَدَى الْمُ الْ الْحَاصِ الْحَاصُ مَنْ الْحَاصُ مُ الْحَدَى مَنْ مُ مَالَهُ مُعَمَ مُ مُولَى الْحَالَ الْحَدَى مُولَ الْحَاصُ مَنْ الْ الْمُولَ الْحَاصُ مُ مَا الَ تشریح: اس حدیث میں مومن کے لیے دومثالیس بیان ہوئی ہیں۔ ایک مثال سے معلوم ہوتا ہے کہ مومن ہر حال میں کھر اثابت ہوتا ہے۔ کسی کھوٹ کا اس کے یہاں گز رنہیں ہو سکتا۔ جس طرح بھٹی میں تپانے سے سونے کی خوبیوں میں کمی واقع نہیں ہوتی۔ نہ اس کی چمک جاتی ہے اور نہ اس کا وزن گھٹتا ہے۔ ٹھیک اسی طرح عام حالات ہوں یا مشکلات کا سامنا کرنا پڑ رہا ہو مومن کے کر دارا ور اس کی سیرت کی بلندی میں کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔

مومن کے لیے جو دوسری مثال حضور ﷺ نے پیش فرمائی وہ نہایت با معنی ہے۔جس طرح شہد کی کمصی کی غذا بھی عمدہ اور پا کیزہ ہوتی ہے کہ وہ پھولوں کے رس کواپنی غذا بناتی ہے پھر اس کے بعد جوچیز وہ پیش کرتی ہے وہ بھی عمدہ اور پا کیزہ ہوتی ہے۔ یعنی شہد جس کی عمد گی اور پا کیزگی سے کسی کو بھی انکار نہیں ہے۔ٹھیک یہی حالت مومن شخص کی ہوتی ہے وہ پاک اور طیب رز ت کو چھوڑ کر حرام اور ناپاک چیز وں نے قریب بھی نہیں جاتا۔ پھر اس کی گفتگو شہد سے کہیں زیادہ شیریں اور نفع بخش ہوتی ہے۔ اور اس کے کردار وعمل سے ساری انسانیت کو نفع پہنچتا ہے۔ اس سے کسی ضرر کا اندیشہ نہیں کیا جاسکتا۔ اس کا وجود فساداور بگاڑ کے بجائے بنا واور امن وسلامتی کا پیغام ہوتا ہے۔

اقتباس دحواليه

(1) وَ عَنُ سَلَمَةَ ابُنِ الْأَكُوِ عُ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: يَا سَلَمَةُ أَيُنَ حَجَفَتُكَ اوُ دَرُقَتُكَ الَّتِي الْعَلَيْتَكَ؟ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ لَقِينِيُ حَجَفَتُكَ اوُ دَرُقَتُكَ الَّتِي اعْطَيْتُكَ؟ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُوُلَ اللَّهِ لَقِينِي عَمِي عَمِي عَمِي عَامِرٌ عُزُلاً فَاعَطَيْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ: فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَ قَالَ: إِنَّكَ عَمِي عَامِرٌ عُزُلاً فَاعَطَيْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ: فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَ قَالَ: إِنَّكَ عَمِي عَامِرٌ عُزُلاً فَاعَطَيْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ: فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ عَامَةَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَعَانَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَعْدَى عَامِرٌ عُزُلاً فَاعَطَيْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ: وَعَنَمَ عَمَي عَلَي مَنْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَا عَلَيْ وَ قَالَ: إِنَّكَ عَمِي عَامِرٌ عُزُلاً فَاعَطَيْتُهُ إِيَّاهَا. قَالَ: فَضَحِكَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَي عَامِ مَنْ عَامِ مَنْ عَامِ أَنْ عَامَةُ مَا عَالَ اللَّهِ مَعْنَ عَامِ مَنْ عَامِ أَنْ عَامَ أَنْ عَامَ أَنْ أَنُ أَنْ أَنْ أَنْ عَامَ أَنْ عَامَ أَنَ عَنْ عَلَمَ أَنُهُ أَعْطَيْتُهُ وَ قَالَ. إِنَّهُ مَنْ عَلَيْ عَنْ عَامِنَ عَامِنُ عَامَ أَنَّ أَنُ أَنُ عَنْ عَامَةُ إِنَّا إِنَّانَ عَالَ اللَهُ عَلَيْ مَنْ عَامَ أَنْ اللَهِ عَنْ عَنَا مَ عَمَنَ عَلَيْ مَ عَامِنَ عَلَيْ عَامَةُ إِنَّا عَالَ اللَّهُ عَلَيْ أَنْ اللَهِ عَنْ عَامِ أَنَا إِنَا إِنَ عَلَا إِنَا عَظْنَهُ إِنَا إِنَ عَلَى إِنَا إِنَ عَلَيْ أَنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّ مَا عَمَ أَنَا إِنَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ أَنْ إِنَا عَالَ إِنَا إِنَا إِنَ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ إِنَا إِنَ عَامَا إِنَ إِنَا إِنَا عَامَةُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ عَنْ أَنْهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا عَا مَا عَا أَنْ أَنَا أَنْ أَنَا إِنَا عَامَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا عَنْ إِنَا أَعْنَا عَالَ مَا أَنَ أَنَ أَنَ أَنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ أَنَا إِنَا إِنَا إَنَا إِنَا إِنَا إَنَا أَنَا إِنَا إِنَ إِن مُنْ عَامَانَ أَنَا إِنَا مَ أَنْ إِنَا إِنَا إِنَ إِنَ

ترجمہ: حضرت سلمہ بن اکوعؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اے سلمہ، تیری دہ بڑی ڈھال یا چھوٹی ڈھال کہاں ہے جو میں نے تخصے دی تھی؟ میں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ؟ میرے چچاعا مرجمے ملے تنصوہ نہتے تنصے، میں نے وہ سپر انھیں دے دی، راوی کا بیان ہے کہ اس پر رسول اللہ ﷺ بنس پڑے اور فرمایا:'' تیری مثال اس الطُّخص کی سی ہے، جس نے کہا تھا کہ اے اللہ بچھے ایسادوست عطا کر جس کو میں اپنی جان سے بڑھ کر چا ہوں۔' تشریح: معلوم ہوا کہ سی موقع برکسی کے قول کوفل کرنا بھی سنت ہے۔ اچھے اقوال سے بڑی رہنمائی حاصل ہوتی ہے۔اوران سے خیال اورنظر یہ کوتقویت پہنچتی ہے۔ آپؓ نے اگلے زمانے کے کسی تحص کی دعائق فرمائی کہ 'خدایا، تو مجھے ایک ایسا حبیب ( دوست ) عطا کرد ہے جو مجھے اپن جان ہے بھی زیادہ محبوب ہو۔'' دوست بھی آ دمی کی ایک ضرورت ہے، جس کا کوئی دوست نہ ہو، وہ برامحروم شخص ہے۔ آ دمی جا ہتا ہے کہ کوئی تو ہوجس کو وہ اپنا کہہ سکے، جس سے وہ محبت کرے، جس کو پچھ دینے میں اُسے کوئی تامل نہ ہو، بلکہ خوشی ہو، جس سے اپنے دل کی بات بے تکلف بیان کر سکے، جواس کاغم گساراور ہمدم ہواوراس کا ندیم اور سائقی ہو۔

ابودا وُديس بھی ايک قول کا ذکرہے، جس کوايک خاص موقع پر نبی ﷺ نے نقل فر مايا تَحاراً ي فَخرمايا: قَدْ قَالَ الْقَائِلُ اَخُوْكَ الْبِكْرِي فَلاَ تَأْمَنُهُ " كَسى كاقول ب: اين بِعالَى ہے بھی بےخوف نہ ہونا جا ہیے۔'' یعنی آ دمی کومختاط رہنا جا ہیے۔اسے میہ نہ بھولنا جا ہیے کہ اپنے بھائی سے بھی شدید نقصان پہنچ سکتا ہے۔اس لیے اس سے بھی ہوشیارر بنے کی ضرورت ہے۔ ٢> وَ عَنُ اَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللّٰهِ عَلَيْ اللَّهِ : اَصُدَقُ كَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِوُ كَلِمَةُ لَبِيْدٍ: أَلاَ كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلاً اللَّهُ بَاطِلٌ. (بخارى،مسلم) ترجمه: حفرت ابو مريرة سے روايت ب كدرسول خدا عظم فرمايا: "سب سے تح بات جو سی شاعرنے کہی ہے وہ لبید کا بیکلام ہے: آگاہ رہو، اللہ کے سواہر شے باطل ہے۔' تشريح: آپ نے حضرت لبيد کا مصرعة قل فرمايا اور کہا کہ بيسب سے تچی بات کسی شاعر کی زبان پر آئی ہے کہ اللہ کے سوا ہر شے باطل ہے۔جس پر بھروسہ کیا جا سکے وہ خدا ہی کی ذات اقدس ہے۔ وہی نُورُ السَّموٰتِ وَالْأَرْضِ ہے (اللَّد آسانوں اور زمین کا نور ہے)۔ جہاں کی ساری آبادی، رونق، دل کشی اور جاذبیت اسی کے سبب سے ہے۔ حضرت لبیڈ کا پورا شعر ہم اس سے پہلےفل کرچکے ہیں۔ غيرزبان كااستعال قَمِيُصٌ أَضُفَرُ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْنَهِ: سَنَهُ سَنَهُ. قَالَ عَبُدُ اللَّهِ وَهِيَ بِالُحَبَشِيَّةِ 3. . .

ترجمہ: بنت خالد بن سعید ؓ سے روایت ہے، وہ کہتی ہیں کہ میں اپنے باپ کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی، اس وقت میں پیلے رنگ کی قیص پہنے ہوئے تھی۔ رسول اللہ ؓ نے فر مایا:'' سنہ، سنہ (بہت خوب، بہت خوب)۔''عبداللہ کہتے ہیں میسنہ شن زبان کا لفظ ہے، جس کے معنی ہوتے ہیں حسنہ یعنی خوب صورت۔

تشريح: ال حديث م معلوم ہوا کہ غير زبان ك الفاظ بھى آپ كى زبان مبارك سے ادا ہوئے ہيں۔ ہر زبان خداكى ايك نثانى ہے، ال ليك ى زبان سے نفرت كرنى صحيح نہيں ہے۔ قرآن ميں ہے: وَمِنُ ايتِه حَلْقُ السَّموٰتِ وَالَارْضِ وَاحُتِلاَفُ اَلْسِنَتِكُمُ وَ اَلُوَانِكُمُ (الروم: ٢٢) '' اور اس كى (اللہ كى) نثانيوں ميں سے ہے آسانوں اور زمين كى خلقت اور تحمارى زبانوں اور تحمار ب رنگوں كا تنوع بھى ۔'

ضرورت موتواپنی مادری زبان کے علادہ دوسری زبانوں کے سیمنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ خود حضور ﷺ نے حضرت زید بن ثابت کو عبرانی زبان (جو یہود کی زبان تھی) سیمنے کا حکم دیا تھا تا کہ یہود سے خط و کتابت میں کسی قسم کی مشکل اور دشواری پیش نہ آئے۔ (۲) وَعَنْ أَبِیُ هُوَيُدَةٌ أَنَّ الْحَسَنَ بُنِ عَلِي آخَذَ تَمَوَةً مِّنُ تَمَوَةِ الصَّدَقَةِ فَجَعَلَهَا فِی فِیْهِ فَقَالَ النَّبِیُ عَالَتِ بِالْفَارِ سِیَّةِ حَجٍ حَجٍ اَمَا تَعُوف اِنَّا لاَ نَا کُلُ الصَّدَقَةِ

ترجمه: حفزت الوجريرة مسروايت ب كه حفزت حسن بن على فصدقد ك چهو بارون ميں سے ايک چهو باره لے ليا اور اسے اپنے منه ميں ڈال ليا۔ نبي اللہ فارس ميں فرمايا: '' کَحْ کَحْ۔ (اور فرمايا) كيا شخص نہيں معلوم كہ بم صدقہ نہيں كھايا كرتے۔'' تشريح: کَحْ کَحْ يدفارس زبان كا لفظ ب - يكلمه نفرت وممانعت ب - جيسے ايسے موقع پر مارے يہاں كہتے ہيں تفو تھؤ۔ مارے يہاں كہتے ہيں تفو تھؤ۔ فَقَالَ: عَنُ يَمِينِهِ جِبُرَ الْنِيُلُ وَ عَنُ يَسَارِ مِ مِيْكَائِيلُ. (ابوداؤد)

قرجمہ: حضرت ابوسعید خدر کی ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس فر شتے کا ذکر فرمایا جو صور لے کھڑا ہے۔ آپﷺ نے فرمایا: اس ( فر شتے ) کے دائیں جانب جبرائیل ہیں اور بائیں

كلامرنبوت جلدسوم جانب ميکائيل ہيں۔' تشريح: جرائيل اورميكائيل بددونون بى غير حربى زبان كے لفظ ميں - جراور ميك كمعنى بندہ کے ہوتے ہیں۔'ایل یا'ال اللہ کو کہتے ہیں۔اس طرح جرائیل اور میکائیل کے معنی بند ہُ خدا کے ہوتے ہی۔ ضرب المثل

كَلاَمِ النُّبُوَّةِ الْأُولَىٰ إِذَا لَمُ تَسْتَحي فَاصُنَعُ مَا شِئْتَ. (بخاري) ترجمه: حضرت ابن مسعودة بروايت ب كدرسول الله ي فرمايا: " الكى نبوت ك كلام میں سےلوگوں نے جو کچھ پایا ہے اس میں سے ایک مقولہ ہیہے:'' جب تم میں حیا اورشرم نہ ہوتو پھر جو جا ہو کرو۔'

تشریح: لین انبائے سابقین کی تعلیمات آج پوری کی پوری محفوظ نہیں ہیں۔ ان کی جو تعليمات ہم تک منتقل بھی ہوئی ہیں ان میں بہت کچھر دّوبدل ہو چکا ہے۔ وہ آج اپنی اصلی شکل میں بہت کم محفوظ رہ کی ہیں۔ان کی محفوظ تعلیمات میں سے ایک میچھی ہے کہ ضرب المثل کے طور پرلوگوں کی زبان پر چڑھی ہوئی ہے:'' جبتم میں حیااور شرم نہ ہوتو پھر جو جا ہو کرو۔''بے حیاباش ہر چہ خواہی کن۔ بس بے حیا ہوجاؤ پھر جو جا ہو کرو۔ پھر نازیبا سے نازیبا حرکت کرنے میں کیا پاک ہوسکتا ہے۔

<r> وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنِ النَّبِيَّ عَلَيْكَ<sup>لِيلِن</sup>هُ قَالَ: لَيُسَ الْغِنى عَنُ كَثْرَةِ الْعَرَضِ وَ لْكِنَّ الْغِنى غِنَى النَّفُسِ. (بخارى)

ترجمه: حضرت ابو ہر مردة ۔ روايت بے كه بي عليه كا ارشاد ب: ' تو نگرى كاتعلق كثرت ماں واسباب سے ہر گرنہیں ہے۔ بلکہ تو تکری تو دراصل دل کی تو تکری ہے۔'

تشريح: حضور على كاس ارشادكوكة (صل توككرى (مال دارى) تو دل كى توككرى ب: " ضرب المثل کی حیثیت حاصل ہے۔ اسی طرح آپؓ کے کتنے ہی ارشادات ضرب المثل بن نکھے ہیں۔ضرب المثل وہ مختصر جملہ یا مقولہ ہوتا ہے، جواپنی خوبی اور کھرے پن کی وجہ ہے بہت جگد مشہور ہو جاتا ہے اور لوگ اسے مثال کے طور پر نقل کرنے لگ جاتے ہیں۔ضرب المثل

( کہاوت ) کلام مدل کی طرح بلکہ اس سے بھی زیادہ دل پراٹر انداز ہوتا ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ تو نگری تو حقیقت میں دل کی تو نگری ہے۔ کتنے ہی لوگ ہوتے ہیں، جن کود نیوی مال وثر وت تو حاصل ہے لیکن اس کے باوجودوہ مفلس ہی نظر آتے ہیں۔ ان کا افلاس ختم ہوتا نظر نہیں آتا۔ اس کے برخلاف خدا کے ایسے بند یے بھی ہوتے ہیں، جنھیں خدا کی طرف سے ایسا بے نیاز اور غنی دل ملا ہوتا ہے کہ وہ ہر حال میں خوش رہتے ہیں۔ مال ودولت ان کے پاس نہ بھی ہوتو اس سے کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔ ان کے اطمینان کی وجہ اصلاً دنیا کا سرما یہ نہیں ہوتا بلکہ پچھاور ہوتا ہے۔ انھیں وہ دل حاصل ہوتا ہے جو حرص و ہوں سے بیسر پاک ہوتا ہے، جس میں دنیا کی تاریکیوں نے لیے کوئی جگہ نہیں ہوتی۔

افسانے

(1> عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: حَدَّتَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَنَائِلُ ذَاتَ لَيْلَةٍ نِسَآءُهُ حَدِيْتًا فَقَالَتُ امُرَاةٌ مِّنُهُنَّ كَانَ الْحَدِيْتَ حَدِيْتُ خُرَافَةَ. فَقَالَ اتَدُرُونَ مَا خُرَافَةَ؟ إِنَّ خُرَافَةَ كَانَ رَجُلاً مِّنُ عُذُرَةَ اسَرَتُهُ الْجِنُّ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَمَكَتَ فِيهِمُ دَهُرًا ثُمَّ رُدُّوهُ إلَى الْإِنُسِ فَكَانَ يُحَدِّتُ النَّاسَ بِمَا رَاى فِيهِمُ مِّنَ الْاَعَاجِيْبِ فَقَالَ النَّاسُ حَدِيْتُ خُرَافَة.

ترجعه: حضرت عائشة بیان کرتی ہیں کہ ایک رات رسول اللہ بیلانے نے اپنی عورتوں (بیویوں) کوایک قصہ سنایا۔ ان میں سے ایک عورت نے کہا کہ بیتو (حیرت انگیزی میں) خرافہ کے قصے جیسا ہے۔ آپ نے فرمایا: '' کیاتم جانتی ہو کہ خرافہ کا اصل قصہ کیا تھا؟ خرافہ بنوعذرہ کا ایک شخص تھا۔ زمانہ جاہلیت میں جن اسے پکڑ کرلے گئے تھے۔ وہ ان کے در میان ایک عرصہ تک رہا۔ پھر وہ اس کولوگوں میں واپس کر گئے۔ ان کے یہاں اس نے جو بچا نبات دیکھے تھان کودہ لوگوں سے بیان کرتا تھا (لوگ متحر ہوتے تھے)۔ پھر لوگ ہر حیرت انگیز قصے کو حدیث خرافہ کہتے گے۔'' تعشریح: ممکن ہے اس شخص کا نام کچھا اور رہا ہو۔ اس کے قصے کولوگ من گھڑت سیجھتے تھے۔ اس لیے دہ شخص خرافہ کے نام سے مشہو رہوگیا۔

حدیث کی کتابوں میں بہت سی حکایات ملتی ہیں ۔ ساجی زندگی میں قصےکہانیوں کی بڑی

مہیلی جندلی

mr2

اہمیت ہے۔ کہانیاں اور قصے بالعموم تفریح کے لیے ہوتے ہیں۔لیکن بہت سی کہانیوں اور حکایات میں بڑی دانائی اور حکمت کی با تیں بھی ملتی ہیں۔لقمان کی حکایات اور پنج تنز کی کہانیاں بہت مشہور ہیں۔ اسی طرح ملا نصر الدین کی کہانیوں کو بھی بہت شہرت حاصل ہے۔ آج کے دور میں جدیدافسانوں نے بھی ادب میں بڑی اہمیت حاصل کی ہے۔افسانے تعمیری بھی ہوتے ہیں لیکن بہت سے افسانے ایسے لکھے گئے ہیں، جن کے خربِ اخلاق ہونے میں شبہ ہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح کے افسانوں کو اسلام میں بھی بھی پسندیدہ قرار نہیں دیا جاسکتا ہے

(1) عَنِ ابُنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ مِنَ الشَّجَرِ شَجَرَةً لاَ يَسْقُطُ وَرَقَهَا وَ إِنَّهَا مَثَلُ الْمُسْلِمِ فَحَدِّثُوا فِى مَا هِى فَوَقَعَ النَّاسُ فِى شَجَرِ الْبَوَادِى قَالَ عَبُدُ اللَّهِ فَوَقَعَ فِى نَفُسِى أَنَّهَا النَّحْلَةُ فَاسْتَحْيَيْتُ ثُمَّ قَالُوا حَدَّثُنَا مَا هِى يَا رَسُوُلَ اللَّهِ؟ قَالَ: هِيَ النَّحْلَةُ.

ترجمہ: حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ سلین نے فرمایا: '' درختوں میں ایک درخت ایسا ہے، جس کے بیخ کبھی نہیں جھڑتے اور وہ ہی درخت مسلم کی مثال ہے۔ اچھا بتا و وہ درخت کون سا ہے؟ لوگوں کا خیال تو جنگل کے درختوں کی طرف چلا گیا۔ حضرت عبد اللہ بن عمر کہتے ہیں کہ میرے دل میں آیا کہ وہ تھور کا درخت ہوگا ۔ لیکن کہتے ہوئے حیاد امن گیر ہوگئی ( کہ بزرگوں کی موجود گی میں کیسے زبان کھولوں )۔ پھر لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ، آپ ہی ہمیں بتائیں کہ وہ درخت کون سا ہے؟ آپ نے فرمایا: '' وہ تھجور کا درخت ہے۔'' تعشریح: کہانیوں کی طرح پہلیاں بھی ساجی زندگی میں بڑی اہمیت رکھتی ہیں۔ پہلیوں کو ہو جھنے کی کوشش سے غور وفکر کی عادت پڑتی ہے۔ اس سے ذہنی صلاحیت بھی بڑھتی ہو۔ پہلیوں کو علاوہ پہلیوں کے ذریعے ہوتی ہیں۔ اس طرح وہ تفریح طبع کا سامان بھی ہوتی ہیں۔ اس کے علاوہ پہلیوں کے ذریعے میں میں ترین کا مشاف کر ایا جا تا ہے وہ ذہن شین ہو کر رہتی ہے۔ مرجز وشاداب رہتا ہے۔ اس بڑ زان نہیں آتی۔ سے ہمیشہ پھل و تا ہے ہوں کہ ہوتی ہیں۔ اس کے سر میں درخت کی ہوتی ہیں۔ اس طرح وہ تفریح طبع کا سامان بھی ہوتی ہیں۔ اس کے مرجز کی زمین میں تھ میں آتی۔ سر مواہ تا ہے دہن میں ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ ہیلیوں کو مرجز درخت ہوتی ہیں۔ اس طرح وہ تر ہی ہوتی ہیں۔ اس کر می میں ہوتی ہوتی ہوتی ہو ہوتی ہیں۔ اس کے مرجز کو ہوتا ہے۔ ہوتی ہیں۔ اس طرح وہ تفر تے طبع کا سامان بھی ہوتی ہیں۔ اس کے مربز وشاداب رہتا ہے۔ اس برخز ان نہیں آتی۔ سے ہمیشہ پھل و تیار ہتا ہے، اس کے سے کو تھیں۔ کی کڑیوں یا دوسرے کا موں میں لاتے رہے ہیں۔ پتوں سے تیکھے، چٹا ئیاں اور رسّیاں بنی ہیں۔ مومن و مسلم بندے کے اندر بھی یہی خصوصیت پائی جاتی ہے۔ اس کا ایمان ہمیشہ تر و تازہ رہتا ہے۔ اس پر بھی کہنگی طاری نہیں ہوتی۔ اس کا زندگی پر خوش گوار اثر پڑتا ہے۔ کا نئات کی ہر شے سے حتی کہ شب وروز کے تغیرات سے بھی اس کے برحق ہونے کی شہادت ملتی رہتی ہے۔ زندگی کے سفر میں پوری کا نئات اس کی ہم نوا ہوتی ہے۔ پھر مومن کا وجود اہل عالم کے لیے سرا پا رحمت ہوتا ہے۔ وہ صرف اپنے لیے نہیں جیتا، اس کے وجود سے بید دنیا قائم ہے۔ حد یہ مار کی تا ہے جب دنیا میں خدا کا ذکر کرنے والا کوئی نہیں رہ جائے گا تو بید نظام درہم ہر ہم ہوجائے گا اور تی مت ہوتا ہے۔ وہ صرف اپنے لیے نہیں جیتا، اس کے وجود سے بید دنیا قائم ہے۔ حد یہ مار پی ہوتا ہے۔ وہ اس خدا کا ذکر کرنے والا کوئی نہیں رہ جائے گا تو بید نظام درہم برہم ہوجائے گا اور اس اندین یہ کو پیش نظر کہ کہ مومن ساری انسانیت کا خیر خواہ ہوتا ہے۔ وہ اپنے منصوب ساری انسانیت کو پیش نظر رکھ کر تر تیب دیتا ہے۔ اس کے مال میں اپنوں کا ہی نہیں دوسروں کا بھی حصہ ہوتا ہے۔ وہ اپنی بید خدار کی تجھتا ہے کہ سارے انسانوں کو وہ در استہ دکھائے، جو نیا وال راستہ ہے۔ وہ اپنی بید خدار کی تو بند کے داری سے ای میں سرخ روئی اور کا میں کر سکتی ہو میں اعت اور آ رہے

(1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ كَانَ لاَ يَتُوكُ فِى بَيْتِهِ شَيْئًا فِيُهِ تَصْلِيُبٌ إلَّا قَضَبَهُ.

ترجمہ: حفرت عائشہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے گھر میں کسی چیز کو جس میں صلیب کی صورت بنی ہو بغیر کاٹے یا تو ڑے نہ چھوڑتے۔

تشريح: اسلام آرٹ اور صناعت کا دشمن نہيں ہے ليکن اس سے غير اسلامی نظريات و تصورات کی تشہير اور ان کو تقويت پہنچانے کا کام لينا جائز نہيں ہے۔ فن تغمير وتزئين ميں مسلمانوں نے جو غير معمولی کارنا مے انجام دیے ہيں، تاريخ ان کی شاہد ہے۔ مستثنيات کو چھوڑ کر اگر ديکھا جائے تو ہرعلم وفن اور صنعت ميں مسلمانوں نے اسلامی مزاج کا لحاظ رکھنے کی پور کی کوشش کی ہے۔ کوئی بھی مجسمہ میا تصویر جس سے شرک ما کفر کی نمائندگی ہوتی ہو پیغ مبر اسے اپنے طر ميں باقی رہنے دینے کا کيوں کر روادار ہو سکتا ہے۔ اس روايت ميں ہمارے ليے ريسبق ہے کہ ہم بھی مشرکانہ ماغیر اسلامی چيز وں کو بھی بھی اپنے ليے گوارانہ کریں۔

كلامر نبوت جلدسوم

تصويركامستله

تصویر کے سلسلے میں بالعموم بہت شدت سے کام لیا جاتا ہے۔ اور ذکی روح اشیاء کی تصویریں بنانے ادرانھیں رکھنے کو قطعی حرام قراردیا جاتا ہے۔اس لیے اس سلسلے کی احادیث کے مطالعہ سے پہلے پچھ بنیا دی باتیں سمجھ لینے کی ہیں۔اسلام کی ایک اہم خصوصیت سہ ہے کہ اس نے لوگوں کو تحض مفاسد ہے ہی نہیں روکا بلکہ دسائل دمقد ماتِ مفاسد ہے بھی اس نے تعرض کیا ہے۔ اسلام نے ان تمام دروازوں کو بند کرنے پر بھی زور دیا ہے جن سے مفاسد کے درآ نے کے امکانات پیدا ہوتے ہیں۔مثال کے طور پراس نے اگر شرک اور صریح اصنام پر یتی ہے بازر بنے کا تحکم دیا ہے تو اس کے ساتھ ہی اس نے اس کے قطعی سد باب کے لیے ان سبھی سوراخوں اور روزنوں کوبھی بند کردیا ہے، جن سے شرکوا بھرنے کے مواقع مل سکتے تھے۔ اسلام نے ایسے سجھی خیالات اوراعمال کو گوان میں فی نفسہ کوئی مصرت نہتھی،معصیت قرار دے کران سے بیچنے کی تلقین کی ہے، جوشرک کے دسائل ثابت ہو سکتے بتھے، بزرگوں کی تعظیم میں کوئی برائی نہ ہونے کے باوجود قیام تعظیمی اور سجد ہُتحیہ پر اس نے روک لگائی۔ نبی ﷺ کے سیدام ہونے میں کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں لیکن جب وفیرِبنی عامر آ پؓ کی خدمت میں آیا ادر اُس کےلوگوں نے آ پؓ کو أنُتَ سَيّدُنَا "آت مار يردار بين كم كر خطاب كيا تو آت فرمايا: ألسّيّدُ اللَّهُ " ما لك اور سردار تو اللہ ہے۔'' آپ کے افضل الرسل ہونے میں کسی تامل کی گنجائش نہیں لیکن پھر بھی آ بِ عَنْ مَنْ عَنْ اللهُ يَنْبَغِي لِعَبْدٍ أَنْ يَقُولُ إِنِّي خَيْرٌ مِّنْ يُؤْنُسَ بِنُ مَتَّى (بخارى، ملم) 20 كس بندے کو بیچن نہیں کہ وہ میرے متعلق سے کہے کہ میں پونس بن متی سے بہتر ہوں ۔''اصل مقصودان باتوں سے بیتھا کہلوگوں کوغلو کی جانب بڑھنے سے اول قدم ہی پر روک دیا جائے کیوں کہ بیر

چیزیں شرک وفساد کا ذریعہ بن سکتی تقییں ۔ گزشتہ قوموں کی تاریخ بھی یہی بتاتی ہے کہ مدح واطراء میں غلو کی وجہ سے انھوں نے اپنے نبیوں کوخدا کے منصب پرلا کھڑا کیا۔ غیر اللّہ کی قسم کھانے سے روکنے کی وجہ یہی ہے کہ لوگوں کو شرک وفساد میں پڑنے سے

دورركها جائے حديث ميں ہے كہ آ پ ف فرمايا: لاَ تَقُوْلُوْا مَاشَاءَ اللَّهُ وَ شَاءَ فَلاَنَ وَ لاَحِنَ قُوْلُوُا مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ شَاءَ فُلاَنَ '' يمت كہا كروجواللَّد نے چاہا اور فلال نے چاہا بلكه كہوجواللَّد نے چاہا پھر فلال نے جو چاہا۔' يعنى خداكى مشيت كو بند ے كارا دے سے الگ ركھو۔ خدا اور بنده ميں جوفرق ہے اسكالحاظ خرورى ہے۔ آ پ نے فرمايا: لاَ يَقُولُنَّ اَحَدُ حُمْ عَبْدِى وَ اَمَتِى تُحُلُّكُمْ عَبِيدُ اللَّهِ وَ حُلُّ نِسَاءِ حُمْ إِمَاءُ اللَّهِ وَ لَكِنُ لِيقُلُ عُلاَمِى وَ جَادِيتِي وَ فَتَاى وَ فَتَاتَى . (مسلم) '' تم ميں سے كوئى (اين غلام اور لونڈى كو) ميرا غلام اور ميرى لونڈى نه كے۔ تم سب خدا كے بند به واور سارى عورتيں خداكى لونڈياں بيں۔ بلكہ يوں كے كہ ميرا خادم ميرى خادمہ، اور ميرا لڑكا اور ميرى لڑى۔'

ان سب سے مقصودتو حید کا قیام اور شرک و فساد کا انسداد تھا۔ تصویر وتما ثیل ( مجسمے) کے مسئلہ پرغور کریں تو وہ بھی اسی سلسلے میں داخل و شامل دکھائی دےگا۔ مصوری اور تما ثیل سازی کے فن کو اصنام پر تی ہی کی وجہ سے ترقی ہوئی ہے۔ بابل وغیرہ میں بت پر تی ہی نے اس فن کو ترقی دی۔ یونان اور دوم میں جس چیز نے مجسمہ سازی کو ترقی کی انتہا تک پہنچایا وہ بت پر تی کا ہی جذبہ تقار ایران کے کھنڈ رات ، مصر اور ہندستان کے قدیم آثار سے پتہ چلتا ہے کہ مجسمہ سازی اور متار یوتا و میں جس چیز نے مجسمہ سازی کو ترقی کی انتہا تک پہنچایا وہ بت پر تی کا ہی جذبہ تار کی کا بت پر تی سے گہرا رشتہ رہا ہے۔ مہما تما بد ھا اور مہما ہیر کے محسمہ سازی اور د ویوتا وَں کے بت اسی بات کی گو اہی دیتے ہیں۔ عیسا ئیوں نے حضرت مریم علیہا السلام اور حضرت میں علیہ السلام کی محسموں اور تصویروں سے اپنے گر جا گھروں کو سجایا۔ عرب جاہلیت نے تھر حضرت ابرا تہیم علیہ السلام اور حضرت السمعیں علیہ السلام کی ساتھ اس سے محفرت میں بی کہ کی بلکہ انھوں نے ان کی تصویریں بھی کھیہ میں رکھیں۔

حقیقت بیہ ہے کہ اسلام سے پہلے فن مصوری سے بالعموم بت پرسّی ہی کا کا م لیاجا تار ہا ہے۔الیی صورت میں اگرتصور دِں اور مصوروں کی تختی سے مذمت کی گئی اوران کولعن وغضب کا مورد کھہرایا گیا اوران گھر وں کوسعادت اور برکت سے محروم قرار دیا گیا، جن میں تصویریں یا اصنا م تصوریمیں فی نفسہ کوئی مصرت نہ ہونے کے باوجود چوں کہ یہ چیز عام طور پر بت پر سی کا ذریعہ رہی ہے۔اس لیے ابتدامیں ضروری تھا کہ اس سلسلے میں شخق سے کام لیا جائے۔شاہ ولی اللّٰہ صاحب<sup>ت</sup> بھی حیوانات کی تصویر کی ممانعت کا اصل مقصد شرک اور بت پر سی کا سدّ باب قر اردیتے ہیں۔(حجۃ اللّٰہ البالغہ باب اللّٰہا س دالزینۃ والا دانی دنحو ہا)

شریعت کے سی عظم کی اصل علت اوراس کے سبب کے رفع ہوجانے کے بعد وہ تھم بھی بدل جاتا ہے۔ نبی ﷺ کا طریقہ بھی اس سلسلے میں یہی رہا ہے۔ اس کی کنٹی ہی مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں۔

ابتدامیں جب شراب کے حرام ہونے کا اعلان کیا گیا توان برتنوں کے استعال کی بھی ممانعت کردی گئی، جن میں شراب بنائی اور رکھی جاتی تھی، لیکن جب شراب نوشی سے لوگ باز آگئے اور ان کی شراب نوش کی عادت جاتی رہی تو ان برتنوں کے استعال کی اجازت دے دی گئی۔ریشی کپڑے کا استعال ابتدا میں عورتوں اور مردوں دونوں ہی کے لیے منوع تھا لیکن بعد میں عورتوں کے لیے اسے جائز کر دیا گیا۔

حضرت عمر نے تورات کے کسی صفحہ کو پیش کیا تو حضور ﷺ کے چہرۂ مبارک پر سخت ناگواری کے آثار ظاہر ہوئے اور آپؓ نے فرمایا:'' آج اگر موٹی بھی زندہ ہوتے (جن پر تورات نازل ہوئی تھی) توان کے لیے بھی میری پیروی کے سواکوئی چارہ کارنہ تھا۔' لیکن بعد میں جب آپؓ نے محسوس کرلیا کہ آپؓ کے پیروڈل کے دل میں قرآن کی عظمت ثبت ہوگی اوروہ سمجھ گئے ہیں کہ وہ اپنے نبیؓ کی اطاعت سے کسی حال میں بھی بے نیاز نہیں ہو سکتے تو آپؓ نے تورات پڑھنے کی اجازت دے دی۔

اسی طرح ہم دیکھتے ہیں کہ ایک خطیب نے جب اپنے خطبہ میں بیکہا کہ مَنُ يُّطِعِ اللَّهَ وَ رَسُوُلَهٔ فَقَدُ رَشَدَ وَ مَنُ يَّعْصِهِمَا (جواللَّداوراس کے رسول کی اطاعت کرےگاوہ راہِ راست پر ہااور جس کسی نے ان دونوں کی نافر مانی...) تو آپ یخت ناراض ہوئے اور فر مایا کہ تو بہت ہی براخطیب ہے۔مطلب بیتھا کہ خطیب کوخدااوررسول کی اطاعت کی طرح،خدااوراس کے رسول ايك طرف تو آپ نے رُقْ اور تمائم (جمارُ پھوتك اور تعويذ) كے بارے يى فرمايا: إَنَّ الرُّقٰى وَ التَّمَائِمَ وَالتَّوُلَةَ شِرْكٌ (ابوداؤد، احم) '' منتر، تعويذ اور توله (افسوں) شرك بيں۔' ليكن الل كساتھ مسلم ميں ہے كہ آپ نے فرمايا: اِعُرَضُوا عَلَقَ رُقَاحُمُ لاَ بَاسَ بِالدُّقْ مَالَمُ يَحُنُ فِيْهِ شِرْكٌ '' اين منتروں كومير سامنے پيش كرو۔منتروں ميں كوئى قباحت تبيں اگران ميں شركانه ضمون نہ ہو۔'

ایک طرف تر مذی میں ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول ، ہم میں ہے کوئی شخص این دوست یا بھائی سے ملتا ہے تو کیا وہ اس کے لیے جھکے؟ فر مایا: نہیں ۔عرض کیا کہ اس سے معانفہ کرے اور بوسہ لے؟ فر مایا: نہیں ۔ اس نے عرض کیا کہ اس کا ہاتھ تھا مے اور مصافحہ کرے؟ فر مایا: ہاں! لیکن دوسری طرف تر مذی اور ابودا وَد میں ہے کہ زراع ؓ جو وفد عبد القیس میں شامل تھے بیان کرتے ہیں کہ جب ہم مدینہ آئے تو اونٹوں سے جلدی جلدی اتر نے لگے اور رسول اللہ کے ہاتھوں اور پاؤں کو بوسہ دینے لگے۔

ان مثالوں سے بظاہراحکان میں تضاداوراختلاف نظر آتا ہے لیکن حقیقت میں ان میں کوئی تضاداور اختلاف نہیں پایا جاتا۔ اختلاف حکم کی اصل وجہ اختلاف حالات ہیں۔ علت نہی کے وجود وعدم کی بنا پرحکم میں اختلاف پیدا ہو گیا ہے۔ تصویر کے سلسلے میں بھی آ غاز میں شدت اختیار کی گئی اس کی اصل وجہ شرک اور اصنام پر سی تھی۔ لیکن جیسے جیسے اس کے خطرات کا انسداداور مشر کا نہ ذمائم کا استیصال ہوتا گیا بی شدت باقی نہ رہی۔ اب اگر تصویر کی ممانعت کی اصل وجہ باقی ندر ہے توا ہے حرام کیوں کر قرار دیا جا سکتا ہے۔ تصویر سے آج کتنے ہی کام لیے جاتے ہیں۔ ان کے ذریعے سے حادثات اور معرک یہ جنگ وغیرہ کی اصل صورت سے واقفیت حاصل ہوتی ہے۔ مختلف قوموں کے تمدنی و معاشرتی نقشے ہمارے سامنے آتے ہیں۔ مجرموں، گم شدہ افراد اور حکومتوں کے سفراء کی ان سے شناخت ہوتی ہے۔ علم حیوانات اور لغات کی کتابوں میں حیوانات کی پہچان کرانے میں تصویریں مددگار ثابت ہوتی ہیں۔ اعضائے انسانی وحیوانی کی تشریح ان کے ذریعے سے آسان ہوجاتی ہے۔

اس میں شبنہیں کہ آج کے دور میں تصویر وں سے بہت سے فتنوں اورخرابیوں کوفر وغ حاصل ہور ہاہے ۔فلمی رسائل کی عریاں اور نیم عریاں تصویروں سے شہوانی جذبات کو بھڑ کانے کا کام لیاجاتا ہے۔اس طرح کی تصاویر سے ذہنوں میں جوانتشاراور ساج میں جو بگاڑر دنما ہوتا ہے اس سے کون دافف نہیں ہے۔ خلاہر ہے ایسی تصویر کشی اور اس کی اشاعت کی اسلام ہر گز اجازت نہیں دےسکتا۔لیکن اس طرح کی تصویروں کی ممانعت کی وجہ پنہیں ہے کہ وہ تصویریں ہیں بلکہ اس کی اصل دجہ ہی ہے کہ ان سے بے حیائی اور بے باکی کوشہ متی ہے۔ ایسی تصویریں سے جذبات کواُ بھارتی اورانھیں برا پیچنۃ کرتی ہیں۔ادر بے حیائی اور فحاشی کوان کے ذریعے سے فروغ حاصل ہوتا ہے، جونہ فرد کے لیے مفید ہے اور نہ کس سوسائٹ کے لیے اسے مفید کہا جاسکتا ہے۔ کوئی بھی صالح معاشرہ اپنے یہاں فحاش اور بے حیائی کے کاموں کو پندنہیں کرسکتا لیکن اس کا مطلب بیہ نہیں ہوتا کہ تصاویر سے جائز اور ضروری کام بھی نہ لیا جائے۔ شہوانیت پھیلانے ، نفرت اور عدادت کے بیج ہونے،اشتعال پیدا کرنے اور فساد ڈلوانے کا کام تصویروں سے ہی نہیں،تصویروں ے کہیں زیادہ تحریروں سے لیاجا تا ہے تو کیا اس کی وجہ *سے تحریر ک*وحرام قراردے سکتے ہیں۔ اس سلسلے میں صحابیہؓ، تابعین اور اسلاف کود کہتے ہیں تو پیز چکتا ہے کہ تصویر کے معاملے میں ان کا نقطہ نظر شدت پسندی کا ہر گز نہ تھا۔حضرت ابن عباسؓ کے بارے میں آتا ہے کہ ان کی حا در پرتصوریں بنی ہوئی تھیں ( مندابوداؤدد طیالسی ) ۔ حضرت قاسم بن **محمد بن ابی بکرصد ای**ٹ کے گھر میں بعض عجائب المخلوق کی تصوریہ یں تھیں۔ (فتح الباری ج۲۲،۳۲۲) حضرت قاسم کا شاران سات فقہاء میں ہوتا ہے جن سے فقہ مدینہ مرتب ہوئی ہے۔ حضرت عا نُشَرُّ کے بھانج حضرت عروہ جوامام المحدثين ہيں ان کے تکيوں پر پرندوں

اور مردانسانوں کی تصویری بنی ہوئی تھیں جن پروہ ٹیک لگا کر بیٹھتے تھے۔ ابن سعد نے بہ سندروایت کیا ہے کہ حضرت عروہ کے بیٹن میں آ دمیوں کے چہروں کی تصویریں تھیں۔ (جزوتا بعین مدینہ ۱۲۶) حضرت انو ہریرۃ کی انگوٹھی کے تکبینہ میں دوکھیوں کی تصویریں تھیں۔ (شرح ہدا بیعلامہ عنی) حضرت انو ہریرۃ کی انگوٹھی کے تکبینہ میں دوکھیوں کی تصویریں تھیں۔ (شرح ہدا بیعلامہ عنی) ہو نے تو اس میں جابجا سواروں اور پیا دول کے مجتسے اور تصویریں تھیں ۔ صحابہ نے ان کو اس کا طرح

> چھوڑ دیااور دہیں نمازشکرادا کی۔ روس میں کہت میں میں شدید

اس کے برخلاف ہم دیکھتے ہیں کہ جب شام کے عیسائیوں نے اپنے کنیسہ میں حضرت عمر کو مع مسلم امراء کے دعوت دی تو انھوں نے فر مایا کہ ہم تمھارے کنیسوں میں ان تصویروں کی موجود گی میں داخل نہیں ہو سکتے۔(کتاب الامام، مند شافعی) اس طرزِعمل کے اختلاف کا سبب اس کے سوااور کیا ہے کہ ایوانِ کسر کی کے مجتسے اور تصویریں مشر کا نہ نہ تھیں لیکن عیسا ئیوں کے کنیسوں کے محتسے اور تصویریں مشر کا نہ تھیں۔

حضرت ابو بکر صدیق کنوا سے مصعب بن زبیر جب اپنے بھائی عبد اللہ بن زبیر کی طرف سے اختیارات لے کر فکلے اور عراق کے گور نرمخنا رثق فی کے قل کرنے میں کا میاب ہوئے تو اس دفت سیمسلہ پیدا ہوا کہ زبیری مملکت میں اموی سکہ رائح ہونا چا ہے یا اس کے متبادل کوئی نیا سکہ رائح کیا جائے۔اعیانِ سلطنت کے مشورے سے طے ہوا کہ قد کیم سکہ کی جگہ نیا سکہ رائح کیا جائے۔اس غرض کے لیے انھوں نے عبد اللہ بن زبیر کا سکہ ڈ ھالنے کا حکم دیا اور سیح مصحابہ اور تابعین کی موجود گی میں دیا گیا۔ انھوں نے سکہ کے ایک طرف نمائندہ کی حیثیت سے خود اپنی تصوری میں ڈھلوائی۔آپ کی گردن میں تلوار حماک تھی اور آپ کھڑے دکھائی دیتے تھے۔

(فتوح البلدان بلا ذری،ص۷۵، الشذورالعقود،مقریز ی،ص۲ ۱٫۰ بن خلدون )

ابن سعداور سیر اعلام النبلاء میں ہے کہ جنگ موتہ میں حضرت عقیل بن ابی طالبؓ نے ایک ایسی انگشتر می حاصل کی ،جس میں مور تیاں ڈھلی ہوئی تھیں ۔حضور ﷺ نے جنگ کے خاتمہ پر جب مالِ غنیمت تقسیم ہونے لگا تو اس انگشتر می کوانعا م کے طور پر عقیل بن ابی طالبؓ ہی کو دے دیا۔اور وہ اس انگشتر می کوزندگی بھر پہنے رہے۔قیس بن ربیع اسد می کا بیان ہے کہ انھیں بھی اس

كلامرنبوت جلدسوم

انگشتری کے دیکھنے کا شرف حاصل ہوا ہے۔ مصنف عبدالرزاق نے معمر سے اور معمر نے عبداللّٰہ بن محمد بن عقیل سے روایت کی ہے کہ عبداللّٰہ نے لوگوں کوالی انگوشی دکھائی ، جس پر شیر کی مورتی ڈھلی ہوئی تھی اور جس کو نبی ﷺ نے استعال کیا تھا۔معمر کا بیان ہے کہ اس انگوشی کو برکت کے لیے دھو کر اس کا پانی ہمارے دوستوں نے پیا ہے۔(فتح الباری ۱۰ / ۲۷۷)

علامہ مقریزی نے تحقیق کر کے لکھا ہے کہ معاویہ بن ابی سفیانؓ نے جب دینار ڈھلوائے تواس کے ایک رُخ پرایک اپنی مورتی ڈھلوائی اس طرح کہآ پ کھڑے ہوئے اورتلوار حمائل کیے ہوئے ہیں۔(الشذورالعقو دہم۲)

امام کمحول کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک ڈ ھال تھی جس پر مینڈ ھے کی تصویر نقش تھی ۔(ابن سعد،ج۱،ص۸۹ ۴)

حجاز میں دورِ نبوی میں ہرقل کے دیناررائج تھے اوران کو قانونی حیثیت حاصل تھی۔ خود قرآن میں اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے لیے مورخین کا بیان ہے کہ ان دیناروں پر حکمرانوں، بعض شاہزادوں اور گورزوں تک کی مور تیاں نقش ہوتی تھیں۔عرب اُن سے بخو بی واقف ہی نہیں تھے بلکہ مید ینار باہمی لین دین کا ذریعہ بھی تھے۔تقریباً ۲۹۰ ساء سے ۱۹۲ء تک میہ باتصور دینار عرب میں استعال کیے جاتے رہے ہیں۔

ہر قل رومی (۱۱۰ ء تا ۲۹۴ ء) نے جب بید محسوس کیا کہ عرب نہایت تیزی کے ساتھ نبی پیچ کے جھنڈ بے تلے جمع ہور ہے ہیں تو اس نے مسلمانوں کی دل جوئی اوران کی نفسیات کی رعایت میں سابقہ رومی دینار میں پھھ اصلاح اور ترمیم بھی کردی تا کہ حکومت کوا قتصادی نقصان کے اختمال سے بچایا جا سکے ۔ ہرقل نبی پیچ کی وفات کے ۹ سال بعد تک زندہ رہا ہے ۔ اس نے رسولِ خدا پیچ کی خوش نو دی اور جزیرۃ العرب میں اپنے تجارتی مقاصد کے تحت دینار کے ایک طرف صلیب کا نثان ختم کر کے اس کی جگہ حضور بیچ کے اسم مبارک کو ڈھلوایا ۔ اس دینار کے ایک رُن چراس کے اپنے دو بیٹوں کی کھڑی تصویریں ہیں ۔ ان کے ہاتھ میں گز رہے اور ان گز روں

ل آلعمران، آیت ۷۵

ہے۔ شرط بیر ہے کہ دہ نہ توقعیش کا سبب بنیں اور نہ وہ آ دمی کوخدا سے غافل کریں۔

ذى روح اشياء كى تصوير

(١) عَنْ عَبُدِ اللَّهِ بُن مَسْعُوُدٌٍ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُوُلَ اللَّهِ أَكْنَهُ يَقُوُلُ: أَشَدَّ النَّاس عَذَابًا عِندَ اللَّهِ الْمُصَوّرُوُنَ. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت عبداللدين مسعود كمت بي كديس فرسول اللدي الله ويفرمات موت ساب کہ اللہ کے یہاں تخت ترین عذاب پانے دالے مصور ہوں گے۔'

تشريح: احاديث مي تصاويراور مصورول معتلق جودعيد آئى ب، اس كادر اصل ايك خاص پس منظر ہے۔ عربی زبان میں تصویر کالفظ عموماً مجسمہ کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ بلا دِعرب میں دد، سواع، یغوث، یعوق، نسر، لات اور عزیٰ کے مجسّمہ موجود متھ۔ ان کی پرستش کی جاتی تھی۔ وعيردراصل ايسى ہى بت گرى كے ليے ہے۔

امام شوکانی سے کہا کہ اصولیوں کے نز دیک سب سے قومی اور شریعت کی نگاہ میں قابل اعتمادتکم وہی ہے،جس کی علت بھی اس کے ساتھ مذکور ہو۔امام جاحظ نے ایک بڑے بیتے کی بات کہی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر محدثین نے نبی ﷺ کے ارشادات کوروایت کرتے وقت ان اسباب کابھی ذکر کردیتے ہوتے جن کے تحت حضور ﷺ نے فیصلے دیے ہیں تو اس سلسلے کی الجھنیں ادر مشکلیں دور ہوئے تقیس کیکن ایسانہیں ہوا۔ بیشتر ردایات اسباب ولل اور دلیل سے عاری ملیں گی۔ ہ بیجدیث جواس دفت ہمارے پیش نظر ہے،اس میں بھی رادی نے بید دخیا حت نہیں کی

كلامرنبوت جلدسوم

کہ مصوروں کو سخت ترین عذاب کیوں دیا جائے گا۔امام بخاریؓ نے اس حدیث کو کتاب اللّباس میں درج فر مایا ہے۔گویا وہ پہ کہنا چاہتے ہیں کہ تصاویرا ورمجسّموں کو آپؓ نے زیب وزینت کی اشیاء میں شال فر مایا ہے۔حالاں کہ زینت اور آرایش تو اسلام میں حرام نہیں ہے۔(الاعراف: ۳۱) حافظ ابن حجرؓ نے اس حدیث کو صحیح مسلم کی ایک دوسری حدیث کے ذریعے سے کلمل کیا

اس کے بعد حافظ ابن تجر کھتے ہیں کہ سلم بن سبیح اور مسروق کی گفتگو سے بیہ بات ظاہر ہوجاتی ہے کہ بیاروالے گھر کی تصاویر کسی نفر انی مصور کی بنائی ہوئی تھیں ۔ کیوں کہ یہی لوگ مریم علیہ السلام اور سیح علیہ السلام اور دیگر لوگوں کی تصویریں بنا کر ان کی پت کیا کرتے ہیں۔ (فتخ الباری) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان ہی تصاویر پر عذاب کی وعید ہے، جوعبادت اور پر سن کی غرض سے بنائی جاتی تھیں ۔ اَلَٰمُصَوِّرُوُنَ کے الف لام سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ بید الف لام عہد کے لیے ہے۔ یعنی اَلْمُصَوِّرُوُنَ سے مرادا یسے مصور ہیں جو اپنے معبودوں اور مقد کی ارواح اور دیگر چیز وں کی تصاویر بنا کر کفر وشرک کی راہ ہموار کرتے اور لوگوں کو غلط راہ پر لگاتے ہیں۔ ایس مصور لاز ما شد ید عذاب کے سز اوار ہوں گے۔

امام محمد بن جر برطبر کؓ فرماتے ہیں : فرعون کے لیے جوعذابِ شدید مقدر ہے وہ ہر مصور کونہیں دیا جائے گا، بلکہ جو مصور جان بو جھ کر باطل معبودوں کی تصویریں بناتے تھے ان ہی کے لیے بیعذاب مخصوص ہوگا۔ امام خطابیؓ نے بھی یہی بات کہی ہے کہ مصورکواتن پخت سزااس لیے دی جائے گی کہ دہ

ان اشخاص کی تصویر بناتے تھے جن کی ماسوا اللہ کے پر ستش کی جاتی تھی ۔جس سے کمز ورطبیعت

بنانی ضروری ہی ہوتو درخت اورکسی ایسی چیز کی تصویر بنالوجوغیر ذی روح ہو۔ تشریح: لیحن ایس بے روح اشیاء کی تصویریں بناؤ، جن کے قابل پرستش ہونے کا دل میں خبالبھی پیدانہ ہو سکے۔ (٣) وَ عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّهَا كَانَتُ قَدِ اتَّخَذَتُ عَلَى سَهُوَةٍ لَهَا سِتُرًا فِيُهِ تَمَاثِيُلُ فَهَتَكَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَاتَّخَذَتْ مِنْهُ نُمُرَقَتَيْنِ فَكَانَتَا فِي الْبَيْتِ يَجُلِسُ عَلَيْهَا. (بخارى، سلم) **ترجمہ:** حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ *انھو*ں نے اپنے ش<sup>ی</sup>شین پرایک ایسا پر دہ ڈال دیا، جس پر تصوریں بنی ہوئی تھیں۔ نبی ﷺ نے اسے پچاڑ ڈالاحضرت عائشہؓنے اس پھٹے ہوئے پر دے کا بەم مرف نكالاكداس كے دوگد بناليے جو كھر ميں رہتے تھے اور ان پر آپ بيٹھتے تھے۔'' تشريح: ليعنى اس طرح تصويريں ايني وضع يرنہيں رہيں يا انھيں نماياں مقام پر باقى نہيں رکھا گیا،جس سےان کی تعظیم وغیرہ کا خیال دل میں پیدا ہو سکے۔اس حدیث میں تصاویر کے لیےلفظ تماثیل آیا ہے۔تماثیل،تمثال کی جع ہے۔اس کا اطلاق صورت نگاری کی تمام ہی شکلوں پر ہوتا ہے۔ مجسمہ (Statue) <sup>، نق</sup>ش (Picture) کو بھی تمثال کہتے ہیں۔ اسی طرح دیواروں وغیرہ پر صورت نگاری (Fresco Painting) وغیرہ بھی تمثال کے تحت آتی ہیں۔ (٣) وَ عَنُهَا أَنَّ النَّبَى عَلَيْ خَرَجَ فِى غَزُوَةٍ فَأَخَذُتُ نَمُطًا فَسَتَرُتُهُ عَلَى الْبَابِ فَلَمَّا قَدِمَ فَرَاىَ النَّمَطَ فَجَذَيَهُ حَتَّى هَتَّكَهُ ثُمَّ قَالَ: إنَّ اللَّهَ لَمُ يَامُرُنَا أَن نَكَسُوا الْحِجَارَةَ وَالطِّيُنَ. (بخارى، سلم) ترجمہ: حضرت عائشہٌ فرماتی ہیں کہ نبی ﷺ کسی غزوہ میں میں تشریف لے گئے۔ میں نے ایک کپڑالیا اور اسے پردہ بنا کر دروازے پرلٹکا دیا۔ جب آ پؓ (غزوہ سے واپس) تشریف لائے اوراس پردے کودیکھا تواہے تھینچ کر چاڑ ڈالا۔ پھرفر مایا:'' اللہ نے ہمیں اس کا حکم نہیں دیا ہے کہ ہم پتھراور ٹی کو کپڑوں سے آ راستہ کریں۔'' **تشریح: ابوداؤد کی روایت میں ال**طّین (مٹم) کے بجائے اللّبن (پچکی اینٹیں) آیا ہے۔ غالباً اس کیڑ ب کو حضرت عائشہ فے درواز بر پر آ رایش کے لیے لاکا یا تھا۔ پرد ب کے مقصد

سے اس کے لٹکانے میں کیا قباحت ہو سکتی تھی۔ نبی ﷺ کے ارشاد سے اسی بات کا ثبوت ملتا ہے۔

آ رائش پردے کو آپؓ نے بسند نہیں فر مایا۔اور خاص طور سے اپنے گھر دالوں کے لیے اسے خلاف اولیٰ ہی سمجھا کہ دہ درود یوار کو کپڑ وں اور تصویروں سے مزین اور آ راستہ کرنے لگیں۔امام نود کیؓ کے نزدیک اس حدیث میں ایسی کو کی بات نہیں ہے، جو حرمت کو متقاضی ہو۔'' اللّہ نے ہمیں اس کا حکم نہیں دیا ہے۔''سے نہ دو جوب ثابت ہوتا ہے نہ مند دب اور نہ ہی اس کی حرمت ہی ثابت ہوتی ہے۔ پھر اور مٹی یعنی درود یوار کو کپڑے پہنا نا نا دانی ہے۔ کپڑ نے تو اس لیے ہوتے ہیں کہ

ان سے انسان اپناتن ڈھک سکے یا ان سے اور کوئی ضروری کام لے سکے ۔فضول کا موں سے اجتناب ضروری ہے۔خاص طور سے ان شخصیتوں کوتو اور بھی زیادہ اس کا خیال رکھنا چاہیے جن کو امت میں امتیازی حیثیت حاصل ہو۔

(۵) وَ عَنُهَا قَالَتُ كَانَ لَنَا سِتُرٌ فِيُهِ تِمْثَالُ طَائِرٍ وَ كَانَ الدَّاخِلُ إِذَا دَخَلَ اسْتَقْبَلَهُ فَقَالَ لِيُ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ حَوِّلِيُ هَذَا فَإِنَّى كُلَّمَا دَخَلَتُ فَرَأَيْتُهُ ذَكَرُتُ الدُّنْيَا.

ترجمہ: حضرت عائشۃ فرماتی ہیں کہ ہمارے پاس ایک پردہ تھا، اس میں پرندہ کی تصویر بنی ہوئی تھی، جب کوئی داخل ہونے والا داخل ہوتا تو تصویر اس کے سامنے ہوتی ۔ رسول اللّہ ﷺ نے فرمایا:'' اے نکال دو۔ جب بھی میں اندر داخل ہوتا ہوں تو میری نظر اس پر پڑتی ہے اور مجھے دنیا یاد آتی ہے۔''

تشریح: لیحنی یادر کھنے کی چیز تو آخرت ہے۔ یہ تصویر جمیں آخرت کے بجائے دنیا کی یاددلاتی ہے۔ آخرت کے مقابلے میں دنیا کوایک ویرانے سے زیادہ حیثیت حاصل نہیں ہے۔ یہ تصویر یہ باور کرانے کی کوشش کرتی ہے کہ دنیا بھی پرکشش ہے۔ اس کی طرف بھی توجہ دینی چا ہے۔ اس کا بھی پچھ حق ہے۔ حالاں کہ آ دمی کے لیے فکر آخرت بس ہے۔ اس کے ساتھ دنیا کو بھی وزن دینے لگ جانا کوئی دانش مندی کی بات نہیں ہو گئی۔

اس حدیث میں تصور کو ہٹانے کی وجہ رینہیں بتائی گئی کہ تصور حرام ہےاس لیے اُسے ہٹا دینا ضروری ہے۔ بلکہ پہلے اسے ہٹانے کا حکم بھی نہیں دیا۔ بلکہ کئی بار کے تجربے سے معلوم ہوا کہ اس کی وجہ سے توجہ کی یک سوئی میں فرق آجاتا ہے اور خیال آخرت کے دوران دنیا بھی سر اٹھانے لگتی ہے۔ اس لیے فرمایا کہ اسے ہٹا ہی دو۔ (٢) وَ عَنُ أَبِى طَلُحَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنَى اللَّهِ قَالَ: لاَ تَدْخُلُ الْمَلْئِكَةُ بَيْتًا فِيْهِ صُورَةٌ. قَالَ بُسُرٌ فَمَوضَ زَيْدُ بُنُ خَالِدٍ فَعَدْنَاهُ فَإِذَا نَحْنُ فِى بَيْتِه بِسِتُو فِيْهِ مَعُورَةٌ. قَالَ بُسُرٌ فَمَوضَ زَيْدُ بُنُ خَالِدٍ فَعَدْنَاهُ فَإِذَا نَحْنُ فِى بَيْتِه بِسِتُو فِيْهِ تَصَاوِيُرُ فَقُلُتُ لِعُبَيْدِ اللَّهِ الْحَوُلَانِي آلَمُ يُحَدِّنُنَا فِى التَّصَاوِيرِ؟ قَالَ إِنَّهُ قَالَ إِلَا رَحَمَ رَقَمًا فِى التَصَاوِيرِ؟ قَالَ إِنَّهُ قَالَ إِلَا رَقَمًا فِى نَعْدَ فَعُدُ نَاهُ فَإِذَا نَحْنُ فَى بَيْتِه بِسِتُو فِيْهُ رَقَقَلُتُ لِعُبَيْدِ اللَّهِ الْحَوُلَانِي آلَمُ يُحَدِّنُنَا فِى التَّصَاوِيرِ؟ قَالَ إِنَّهُ قَالَ إِلَا رَقَمًا فِى ثَقُوبٍ، آلَمُ تَسْمَعُهُ، قُلُتُ: لاَ بَلَى قَدُ ذَكَرُتَ ذَلِكَ. (مسم) ترجمه: حضرت الوطلي منه مَعْهُ، قُلُتُ: لاَ بَلَى قَدُ ذَكَرُتَ ذَلِكَ. (مسم) نَعْد مَعْرَ اللَّهُ عَلَى أَعْهُ فَا فَي نَعْر مِنْ الْحَدَي مَنْ مَنْ الْحَدَى مَعْرَ اللَّهُ عَنْ مَعْنَ فَا مَ مَنْ مَعْنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ مَنْ الْعَنْ مَلْعَنْ مَا فَى نَعْرَ الْحَدَى مَعْنَ عَدْ اللَّهُ عَنْ مَعْنَ الْمَلْعَنْ عَنْ الْعَنْ مَعْنَ الْعَنْ عَلْمُ عَنْ الْحَدَي عَنْ الْحَالَةُ عَنْ مَا عَنْ الْحَاقَ فَا لَهُ مَنْ عَنْ الْعَنْ الْعَنْ مَنْ عَلْهُ عَلْ اللَّهُ عَنْ الْحَدَى فَى الْعَالَ عَنْ الْمَا عَنْ الْحَدَى مَا عَلْهُ عَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْحَدَى مَنْ الْعَنْ الْعَنْ عَنْ الْحَدَى مَنْ الْمَ عَنْ عَنْ الْحَالَتَ عَنْ الْعَانَ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَالَ حَالَ عَنْ الْعَنْ الْحَدَى عَلَى الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ الْحَدَى عَنْ عَنْ الْحَدَى عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ اللَّهُ عَلَى الْحَدَى عَنْ عَلَى عَلَى عَنْ عَنْ الْحَدَى عَلَى عَنْ عَنْ عَا عَلَى الْحَدَى عَلَى عَنْ عَنْ الْحَدَى عَنْ عَلَ عَلْنَ عَا عَنْ عَنْ عَدَى عَنْ عَلَى عَالَا عَا عَنْ عَنْ الْحَدَى عَلَى عَلْ عَلَى عَلَى عَلَى عَدْحَكُونَ عَلَى عَنْ عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَا عَنْ عَا عَلَى عَا عَالَا عَا عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَنْ عَنْ عَا عَلَ عَالَا عَا عَنْ عَا عَلَا عَا عَلَ عَا عَلَ عَلَ عَلَى عَلَى عَلَى عَا عَلَ عَنْ عَا عَ

تشريح: يحنى جس وقت انھول نے تصوير كى حرمت كى بات كہى تھى اس وقت اس استناكا بھى ذكر كيا تھا كە ' الا يد كە تش تصوير كم خ بر ہو ' زىذى كى ايك حديث ميں جوامام تر مذى ك نزد يك حسن صحيح كا درجد ركھتى ہے آيا ہے كہ جب حضرت ابوطلح شے يو چھا گيا كہ اوَ لَمْ يَقُلُ : اِلاَّ مَا كَانَ رَقَمًا فِي تَوْ بِه ؟ ' كيار سول خداً نے (تصوير كى ممانعت ك ساتھ) يہ بھى نہيں فرمايا تھ كہ الا يہ كەتت تصوير كم خ بر ہو ' حضرت ابوطلح ش فرمايا : كيوں نہيں، صحيح ہے، آپ نے فرمايا تھا۔ يہ حديثيں اس بات پر دلالت كرتى ہيں كہ ايى تصويروں كى شريعت ميں گنجائش ہے، انھيں حرام قرار نہيں ديا جا سكتا جو كى كي خ من ماغذ وغيرہ پر منتق ہوں ۔ اور دوہ ديوى، ديوتا كى تصاوير نہ ہوں ۔ ندوہ محسّموں كي شريعت ميں گنجائش ہے، انھيں (2) وَ حَنْهُ حَنِ النَّبِتى عَلَيْ بِي الَ الْ مَلْئِكَةُ بَيْتًا فِيهِ حَلُبٌ وَ لَا صُور دَةً.

(مسلم) ترجمه: حضرت ابوطلحة م روايت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' فر شتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے، جس کے اندر کتایا مورت ہو۔'' كلامرنبوت جلدسوم

وحشت كده ہوتے ہیں ان میں وہ رونق کہاں جوخدا ہے ڈرنے والوں کے گھروں میں پائی جاتی ہے۔ جو گھرعیش پیندوں اور دنیا پر ستوں کے گھروں کا نمونہ ہوں ان میں خدا کی پاکیزہ تلوق یعنی فرشتے کیوں کرقدم رکھ سکتے ہیں۔ انھیں ایسے گھروں سے کیا دلچ پی ہو کتی ہے۔ البتہ کتا اگر شکار کے لیے یا مویشیوں اور کھیت یا کھایان وغیرہ کی حفاظت اور رکھوا لی کے لیے پالا گیا ہو۔ اور تصویریں ایسی ہوں ، جن میں شرعاً کوئی قباحت نہ ہوتو پھر بینہیں کہا جا سکتا کہ ایسے گھروں میں ملائکہ داخل نہیں ہوتے۔ (۸) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ أَنَّ رَسُوُلَ اللَّهِ عَنَّ قَالَ: اَلَّذِيْنَ يَصْنَعُونَ الصَّورَ يُعَذِبُوْنَ یَوْمَ الْقِیَامَةِ، يُقَالُ لَهُمُ اَحْدُوْل مَا حَلَقُتُمْ. ہناتے ہیں قیامت کے روز وہ مبتلائے عذاب ہوں گے۔ ان سے کہا جا کا کہ جن کو تر ایس بناتے ہیں قیامت کے روز وہ مبتلائے عذاب ہوں گے۔ ان سے کہا جائی دی ہوں این میں میں میں میں میں میں کہا جائیں

تشریح: مصوروں سے مراد در حقیقت ایسے مصور ہیں، جو پرتش کے لیے اصنام اور تصاویر بناتے تھے۔ اس لیے سرزنش کے لیے ان سے کہا جائے گا کہ اگر بیا صنام وصورتم محاری سنتے اور تمحاری ضرورتیں پوری کرتے تھا در بیٹر محاری مشکلات کور فع کرتے تھا در بیٹر محارے نزدیک صفات الوہیت کے حامل، صاحب ارادہ وقوت تھو جہاں تم نے ان کے جسم بنائے ہیں وہاں ان میں روح بھی ڈال کر دکھا وا در اس کا ثبوت بھی فراہم کرو کہ بیہ باشعور اور قوت ارادہ وعمل کے مالک بھی ہو سکتے ہیں۔ اور اگر تم ان میں روح نہیں پھونک سکتے اور ان میں زندگی کے آثار نہیں پائے جاتے تو پھر ایک بے جان صورت عبادت اور پر سنش کی مستحق کی ہے ہو تھی تی دہاں یو کہ جاتے تو پھر ایک بے جان صورت عبادت اور پر سنش کی مستحق کیے ہو کہ تھی تی دید پائے ہو کتے تھی بندوں کو خدا سے دورر کھنے میں پورا حصہ لیا ہے۔ اس کے صلہ میں تسمیں ہم سے عذاب کے سواکسی اور چیز کی تو قع نہیں رکھنی چا ہے۔ (**9)** و عَنُ أَنَسْسٌ قَالَ: کَانَ قِوْرَامٌ لِعَائِشَةَ سَتَوَتٌ بِهِ جَانِبِ بَيْتِھَا فَقَالَ لَھَا

النَّبِقُ عَلَيْ اللَّبِيُّ عَلَيْهُ عَنِّى فَإِنَّهُ لاَ تَزَالُ تَصَاوِيُرُهُ تَعُرِضُ لِي فِي صَلاَ تِي. (بخارى)

**ترجمہ**: حضرت انسؓ بیان کرتے میں کہ حضرت عائشہؓ کے گھر کے ایک طرف ایک پر دہ تھا، جو

انھوں نے لٹکارکھاتھا۔ نبی ﷺ نے ان سے فرمایا:'' اس کو مجھ سے دورکر دو کیوں کہ بیقصا و مرمر ی نماز میں میر ے سامنے ہوتی ہیں۔'' تشریح: معلوم ہوا کہ اس پر دے کی وجہ سے نماز کی یک سوئی میں فرق آتا تھا اس لیے اسے ہٹا دینے کا حکم دیا۔ اگر حیوانات کے نقوش ممنوع ہوتے تو اس کو پہلے ہی اتا ردینے کا حکم دیتے۔ اس حدیث کی بنا پر فقہانے ایسے کپڑوں کو جائز قرار دیا ہے، 'ن پر ذکی روح اشیاء کے نقوش

ہوں، شرط بیہ ہے کہ ان کوائ کایا نہ جائے۔ بیا وراس طرح کی دیگر احادیث کے پیش نظر سلف صرف ان تصویروں کو ممنوع قرار دیتے ہیں، جن کا سابیہ پڑتا ہے یعنی جو محسّے کی شکل میں ہوں۔ (۱۰) وَ عَنْ عَائِشَةٌ إِنَّ جِبُوئِيُلَ جَآءَ بِصُورَ تِبَهَا فِي خِوُقَةِ مِنْ حَوِيُرٍ خَصُورَ آءَ اللٰی دَسُولِ اللَّهِ عَلَیْتِ فَقَالَ هٰذِہِ ذَوُ جَتُکَ فِی الدُّنْیَا وَ الْأَخِرَةِ. توجمه: حضرت عائشہ بیان فرماتی ہیں کہ جریل علیہ السلام سزرنگ کے ایک ریشی رومال میں ان کی (عائشہ کی) تصویر لپیٹ کر رسول اللہ تاتے کے پاس لائے اور کہا کہ بید دنیا اور آخرت میں آپ کی بیوی ہیں۔

(١١) وَ عَنْهَا قَالَتُ: قَالَ لِيُ رَسُوُلُ اللَّهِ اللَّهِ الْمِيَّةُ أَرِيُتُكَ فِي الْمَنَامِ ثَلْتَ لَيَال يُجِيءُ بِكَ الْمَلَكُ فِي سَرَقَةِ مِنُ حَرِيُرٍ فَقَالَ لِي هلاِهِ إِمُرَأَتُكَ فَكَشَفُتُ عَنُ وَجُهِكَ الثَّوُبَ فَاِذَا ٱنْتِ هِيَ فَقُلُتُ اِنُ يَّكُنُ هٰذَا مِنُ عِنُدِ اللَّهِ يُمْضِهِ.

(بخاری، سلم) **ترجمہ**: حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے فرمایا:'' تین رات مسلسل شمصیں میرے خواب میں لایا گیا۔ایک فرشتہ شان دارریشمی کپڑے میں تمھاری تصویر میرے پاس لا تا اور مجھ سے کہتا کہ بیآ پ کی بیوی ہیں۔ میں تمھارے چہرے سے کپڑ اہٹا تا تو کیا دیکھتا کہ دہ تم ہو۔ پھر میں کہتا کہ اگر بیخدا کی طرف سے ہے تو وہ اسے یورا کرے گا۔''

**تشریح:** معلوم ہوا کہ خواب میں نبیﷺ کے سامنے حضرت عائشتگی تصوریپیش کرنے والا واقعہ تین مرتبہ پیش آیا تھا۔علمانے اس تکرار کی حکمت میہ بیان کی ہے تا کہ نبی ﷺ پنی ہونے والی بیوی کی ہیئت اورشکل وشاہت وغیرہ کواچھی طرح ملاحظہ فر مالیں اور سیح فیصلہ تک پنچ سکیں۔اورامت کے لیے بھی اس سلسلے میں ایک نمونہ قائم ہوجائے۔ بیہ بات صحیح نہیں کہ چوں کہ بیدواقعہ خواب کا ہے اس لیے اس کاتعلق عام زندگی سے نہیں ہوسکتا۔ علاّمہ بدر الدین عینیؓ نے لکھا ہے کہ انہیاء کی عصمت خواب کی حالت میں بھی ٹھیک اس طرح قائم رہتی ہے، جس طرح وہ حالت ِبیداری میں قائم رہتی ہے۔انہیا کے لیے خواب میں بھی وہ چیز روانہیں ہوسکتی جوان کے لیے بیداری کی حالت میں روانہ ہو۔

اس روایت کے بعد تصویر کی اباحت میں کیا شبہ کیا جاسکتا ہے۔ بیا لگ بات ہے کہ جائز تصویروں سے بھی غیر ضروری دلچیں اوراس مشغلہ میں ایساانہاک کہ آ دمی زندگی کی ذے داریوں کوفر اموش کر بیٹھے بھی بھی درست نہیں ہوسکتا۔تصویر ہی نہیں نوافل نماز تک کی کثرت بھی ایسی صورت میں جائز نہیں ہوسکتی جب کہ دہ فرائض کے اداکرنے میں مانع ہو۔

گڑیا (Doll)

(1) عَنُ عَائِشَةٌ أَنَّ النَّبِى عَلَيْ قَالَ: مَا هٰذَا يَا عَائِشَةُ؟ قَالَتُ: بَنَاتِى وَ رَاى بَيْنَهُنَّ فَرَسًا لَّهُ جَنَاحَانٍ مِنُ رِّقَاعٍ، فَقَالَ: مَا هٰذَا الَّذِى اَرَى وَسُطَهُنَّ؟ بَيْنَهُنَ فَرَسًا لَّهُ جَنَاحَانٍ مِنُ رِّقَاعٍ، فَقَالَ: مَا هٰذَا الَّذِى اَرَى وَسُطَهُنَ؟ قَالَتُ: فَرَسٌ لَهُ قَالَتُ: فَرَسٌ اللَّهُ فَرَسًا لَهُ جَنَاحَانٍ مِنُ رِقاعٍ، فَقَالَ: مَا هٰذَا الَّذِى اَرَى وَسُطَهُنَ؟ قَالَتُ: فَرَسٌ لَهُ فَرَاحًانَ قَالَتُ: فَرَسٌ لَهُ قَالَتُ: جَنَاحَانٍ. قَالَ: فَرَسٌ لَهُ مَا أَنَا لَهُ مَا أَنَا مَن مَعْتَ انَّ لِسُلَيْمَانَ خَيْلاً لَهَا اجْنِحَةٌ، قَالَتُ فَصَحِكَ جَنَاحَانِ؟ وَاجَذَهُ.

ترجمہ: حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے (دریچ میں ان کی گڑیوں کو دیکھ کر) فرمایا: '' اے عائشہ بیکیا ہے؟ انھوں نے کہا کہ بیمیری گڑیاں ہیں۔ ان گڑیوں میں آں حضرت نے ایک گھوڑا بھی دیکھا، جس کے کپڑے یا کاغذ کے دو پر تھے۔ آپؓ نے پوچھا: '' بیکیا ہے جو میں ان گڑیوں کے درمیان دیکھر ہا ہوں؟ '' حضرت عا کنٹہ ؓ نے کہا کہ گھوڑا ہے۔ آپؓ نے فرمایا: '' اور بیاس کے او پر کیا چیز ہے؟ '' کہا کہ دو پر ہیں۔ فرمایا: '' گھوڑا اور اس کے پر؟ ' حضرت عا کنٹہ ؓ نے کہا کہ آپؓ نے سانہیں ہے کہ سلیمان (بن داؤد پی بیر) کے جو گھوڑ ے تھے وہ پروالے تھے۔ حضرت عا کنٹہ کا بیان ہے کہ اس پر آپ ہنس پڑے یہاں تک کہ مجھے آپؓ کے پچھلے دانت (داڑھ) تک نظر آ گئے۔

تشريح: نبى على يويوں ميں حفرت ما تشر سب سے زيادہ كم عرت س آب ان ك ذوق كى

پوری رعایت فرماتے تھے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ایسے کھلونے اور گڑیا، بلی وغیرہ جو جان داروں کی شکل میں بنائے جاتے ہیں۔ جن سے نہ تعظیم مقصود ہوتی ہے اور نہ وہ سامانِ تعیش میں شامل ہوتے ہیں اور نہ ان سے بت پرستی اور شرک کے اندیشے لاحق ہو سکتے ہیں۔ ان کے بارے میں اسلام نے تنگی نہیں دکھائی ہے بلکہ انھیں جائز قرار دیا ہے۔ ان میں مٹھائی کے وہ کھلونے بھی شامل ہیں، جن سے بچکھیلتے اور پھران کو کھا لیتے ہیں۔

لغواور بإطل مشغلے

عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ مَنَّ رَأَى رَجُلاً يَتَبِعُ حَمَامَةً فَقَالَ: شَيطَانٌ يَتَبِعُ شَيطَانَةً. ترجمه: حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک څخص کود یکھا جو کبوتر وں کے پیچے پڑا ہوا تھا۔ آپ نے فرمایا:'' بیشیطان ہے، شیطان کے پیچے پڑا ہوا ہے۔' تشریح: بیشیطان ہے یعنی شیطان کی طرح اپنی کو خفلت میں ڈال رکھا ہے۔ لایعنی اور فضول کام میں معروف ہے۔ حالال کہ زندگی میں کتنے ہی ضروری اور اہم کام کرنے کو ہوتے ہیں، جن

کی اسے مطلقاً فکرنہیں ہے۔ کبوتر وں کو مجاز اُ شیطان کہا کہ انھوں نے اس شخص کولہو دلعب میں مشغول رکھا ہے، جس کی وجہ سے ریففلت میں پڑ گیا ہے اورا سے دین ود نیا کے دوسر ے ضروری کا موں کی کوئی فکر نہیں ہے۔ ورنہ فضول اورلغوکا م کے لیے اس کو دفت ہی نہ ملتا۔

اس حدیث سے کبوتر بازی کی ممانعت صاف خلاہر ہوتی ہے۔لیکن اگر کوئی انڈے بچے حاصل کرنے کے لیے یا نامہ بری کے مقصد سے کبوتر وں کو پالتا ہے توامام نودیؓ کے نزد یک اس میں کوئی قباحت نہیں ہے۔

☆☆

غنااورمونيقي

خدانے کا تنات کی تخلیق کی تو اس میں زینت و آرائش اور حسن و جمال کا بھی اہتمام کیا۔ آنکھیں دیں تو آنکھوں کے لیے حسین سے حسین مناظر پھیلائے ۔ خوب صورت اور حسین چہرے، چیکتے ستارے، نظر فریب پھول اسی نے پیدا کیے۔ زبان دی تو لذت زبان کے لیے شیریں پھل اور انواع داقسام کی چیزیں پیدا کیں۔ ہمیں قوت ِشامہ عطا کی تو اس کے ساتھ ہی خوشبودار پھول اور پود بھی پیدا کیے۔ اسی طرح اس نے اگر ہم کو ساعت کی قوت بخش ہے تو اس نے کتنے ہی پرندوں کو مترنم آوازیں بھی عطا کی ہیں۔ علامہ جو ہر کی طنطا دی نے تو یہاں تک کہا ہے کہ ' پوری کا نئات موسیقی ہے۔'' بھارت کا رشی تھی کہتا ہے کہ ' کا نئات کی تخلیق تر نم کے زیر و

ید حقیقت ہے کہ خدانے ہر شے میں حسن کی آبیاری کی ہے۔ آواز میں اچھی آواز وہی ہے جو کانوں کو بھلی معلوم ہو۔ قرآن میں گد ھے کی آواز کو اُنْکُرَ الْاَصُوَاتِ ( مکروہ ترین آواز) اسی لیے کہا کہ وہ کانوں کو سخت نا گوار ہوتی ہے۔ اچھی آواز وہی ہے، دل پر جس کے اچھے اثرات مرتب ہوں، اس میں جاذبیت اور دکشی پائی جائے۔ قرآن میں جو صوتی جمال، حسن اور نغ ملی پائی جاتی ہے اس سے کون واقف نہیں ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کے ہرا یک سلسلہ آیات میں جو ترنم یا خوش آہنگی ہے الفاظ کے ذریعے سے اسے قائم رکھا گیا ہے۔ قرآن کی آیتوں میں بر کی کوئی قید نہیں ہے پھر بھی ہر سورہ یا سلسلہ آیات کے لیے ایک خاص صوتی سانچہ یا تحصوص صوتی فضا فراہم کی گئی ہے۔ قرآن نے صوتی مناسبتوں کو پوری طرح ملحوظ رکھا ہے۔ نی سی کے کو صوتی جمال قرآن کے یا اس میں پائی جانے والی نع<sup>م</sup> کی رعایت کا کس قدر دنیال تھا کہ آپ نے فرمایا: زَيَّنُوا الْقُرُانَ بِاَصُوَاتِكُمْ '' قرآن كواپ خ<sup>ص</sup>نِ صوت سے آ راسته كرو۔' يعنی قرآن كی تلاوت كا ايسانداز اختيار كروكه اس ميں دلكشی اور حسن صوت كا پورالحاظ پايا جائے۔ ايك روايت ميں ہے كه آپ نے فرمايا: لَيُسَ مِنَّا مَنُ لَّهُ يَتَغَنَّ بِالْقُرْآنِ '' وہ ہم ميں سے نہيں جوقر آن پڑھنے ميں تعنی سے كام نہ لے۔''مطلب ہيہ ہے كہ وہ ہمارے طريقه پر نہيں ہے جوقر آن كی تلاوت ميں تعنی سے كام نہيں ليتا۔ تلاوت بالكل سياٹ نہ ہو۔ اس كالہجہ ايسا ہو كہ اس ميں صوتى آ ہنگ پايا جائے۔ خود قرآن كے الفاظ اور آيات ميں آ ہنگ اور نغسى كالحاظ ركھا گيا ہے۔ آيات كے فواصل (قوافى)، خواتيم اور الفاظ كے دروبست اس كی تصدیق کے ليے كافی ہيں۔

حضرت ابوموی اشعریٰ کی تلاوت س کرآپؓ نے فرمایا تھا کہ ''شمیں داؤد کے مزامیر میں سے ایک مز مار عطا ہوا ہے۔' یعنی لحن داؤدی شمیں حاصل ہے۔ مزمور دراصل ان گانوں کو کہتے ہیں جو ساز پر گائے جائیں۔ اور مز مار اس ساز کو کہتے ہیں، جس کے ساتھ کوئی گانا گایا جائے۔مزامیر دونوں کی جمع ہے۔مزمور کی بھی اور مز مار کی بھی۔مزامیر گیت کو بھی کہتے ہیں اور ساز کو بھی۔دونوں لازم وملز دم ہیں۔

جس خدانے ذوق نظر کی رعایت سے ہر شے کو حسن و جمال عطا کیا ہے۔ اس کی بنائی ہوئی چیزوں میں باصرہ نوازی کی شان پائی جاتی ہے۔ جس خدانے سچلوں میں غذائیت ہی نہیں رکھی ہے بلکہ ان میں لذت بھی رکھی ہے، جس خدانے ہماری شامہ کے رعایت سے انواع واقسام کی خوشہوئیں بھیری ہیں۔ کیسے مکن تھا کہ وہ سامعہ نوازی سے غافل رہ جاتا۔ یہ نغہ سنج بلبل اور یہ بھوز وں کی گنگنا ہٹ آخر کس بات کا ثبوت ہے۔ اس لیے یہ بچھنا کبھی بھی درست نہیں ہو سکتا کہ اسلام خوش آ وازی کا دشمن ہے۔ منوعات میں وہ چیزیں شامل ہیں، جو ضرر رساں اور خرب اخلاق ہیں۔

آ واز کی شیرینی اور اس کی تغشگی میں خدانے عجیب تا شیر رکھی ہے۔ اچھی آ واز س کر دوتا ہوا بچہ بھی چپ ہوجا تا ہے۔ حدی خوانی سے اونٹ غیر معمولی طور پر متاثر ہوتے ہیں۔ اور مست ہو کر کمبی مسافت سے بھی نہیں گھبراتے۔ بلکہ ان کی رفتار تیز سے تیز تر ہوجاتی ہے۔ امام غزالیؓ نے لکھا ہے کہ نغمات کوروح سے جو مناسبت ہے اس میں قدرت کا ایک راز پوشیدہ ہے۔ حسنِ صوت کا اثر غیر معمولی ہوتا ہے۔ اس کی وجہ امام غزالیؓ کے نزد یک میہ ہے کہ موز وں

كلامرنبوت جلدسوم

نغمات کوروح سے مناسبت ہے۔ اس لیے روح پر اس کا گہرا اثر مرتب ہوتا ہے۔ الفاظ و معانی ہے ہٹ کر بذاتِ خود مجر دحسن صوت اور فخسطی میں قدرت کا راز پوشیدہ ہے، جس کی وجہ سےروح اس سے متاثر ہوئے بغیرنہیں رہ سکتی۔اچھےسراور دل کش آ واز کسی زبان والفاظ میں مقید نہیں ہوتے۔ان کے اندر بڑی وسعت پائی جاتی ہے۔ کسی زبان کے الفاظ سے تو محدود معانی کا ہی اظہار ہو جاتا ہے۔جس کی وجہ سے آ داز میں غیر معمولی وسعتوں اور گہرائیوں کے پیدا ہونے میں رکاوٹ پیدا ہوجاتی ہے۔الفاظ اور ان کے معنی تو احساسات و معانی کے بحربے پایاں کے پچھ قطرے ہی ثابت ہوتے ہیں۔خواہ یہ قطرے بہت قیمتی ہوں۔ لیکن ان کی دنیا بہر صورت محدود ہوتی ہے۔ زبور کی آیتوں کے بعد جابجا''سِلاہ'' لکھا ہوا ہے۔اس کامفہوم بیہ ہے کہ یہاں پنچ کرخود مغنی خاموش ہوجائے مگر ساز بختا رہے۔اس طرز کے اختیار کرنے میں ایک راز ہے۔ گیت یا مزمور حقیقت بے پایاں کا صرف ایک محدود سا حصہ ہے۔اس کا سلسلہ توتھم جاتا ہے لیکن حقیقت کا بحرِبے پایاں توباقی ہی رہتا ہے۔مغنی کے رُک جانے سے اصل نغمہ سرمدی نکھم سکتا ہے اور نہ ختم ہوسکتا ہے۔ سلاہ میں اسی بات کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے۔ کلام وشعر میں اظہار معنی کے لیے حرف ولفظ کا استعال ہوتا ہے لیکن اس کے برعکس نغمہاینی روح معنی کے اظہار کے لیے نوا ؤں کا بھیس اختیار کرتا ہے گرچہ پیا ظہار مبہم ر ہتا ہے لیکن اسی ابہام کی وجہ سے معانی ومطالب کی دنیا کی دنیا آبا دہونے کی گنجائش اس کے اندر پیداہوجاتی ہے۔

نغمہ اور موسیقی کوطب کا بھی ایک حصہ قرار دیا گیا ہے۔ افلاطون اور ابن سینا وغیرہ نے اسے بہت سی جسمانی اور روحانی بیماریوں کا علاج بتایا ہے۔ روح میں انبساط پیدا کرنا، اسے اعتدال میں لانا اور اسے تقویت پہنچانا اس کے ذریعے سے ممکن ہوتا ہے۔ جانوروں اور پیڑ پودوں پربھی موسیقی کے خوش گوار اثر ات کا تجربہ کیا جاچکا ہے۔ پودوں کے نشو ونما پر موسیقی کے نہایت خوش گوار اثر ات مرتب ہوئے ہیں۔ دودھ دینے والی گا کیں بھی زیادہ دودھ دینے لکیں۔

شاہ ولی اللّہ صاحبؓ اپنی کتاب لمعات میں لکھتے ہیں ب<sup>نف</sup>سِ ناطقہ پرلطیف کیفیت پیدا کرنے کے لیے کند ذہن اور جامد طبیعت والے شخص کو گا ناسننے کی ضرورت ہے ...اس ضمن میں اس کے لیے رباب اور طنبور نے کی موسیقی بھی مفید ہے۔ (ترجمہ کمعات، از: پر وفیسر سرور، میں (۱۹۸) غنا اور موسیقی کے سلسلے میں بعض فقہا نے اگر شخق سے کا م لیا ہے تو اس کی وجہ ہے۔ مصالح امت اور حالات کے پیش نظر کسی مباح چیز کو حرام اور حرام چیز کو مباح بھی کر سکتے ہیں۔ لیکن نفس مسلما ایک جداگا نہ چیز ہے۔ مقتضائے حالات کے تحت غنا پر مختلف حکم لگانا ایک الگ بات ہے۔ لیکن اسے مطلقاً حرام قرار دے دیا جائے تو کنٹی ہی قولی اور فعلی احادیث کی تو جہ پیں ک جاسکتی۔ خود نبی بیٹ ، حصابہ ، تابعین اور علماء ومحد ثین کا ساع غنا ثابت ہے۔ عصری تقاضوں کی وجہ جاسکتی۔ خود نبی بیٹ ، حصابہ ، تابعین اور علماء ومحد ثین کا ساع غنا ثابت ہے۔ عصری تقاضوں کی وجہ حصرت عمر نے ان اشعار کو پڑھنے سے روک دیا تھا، جن سے پر انی رنجشوں کے تاز ہ ہوجانے کا امکان تھا۔ اسی طرح حضرت عمر نے کسی عورت کا نام لے کر تشہیب کرنے سے بھی منع کر دیا تھا حوالاں کہ عہد نبوی تک میں اس کا رواج تھا۔ دنیا کی ہر شے میں خیر وشر کے دونوں ہی پہلو ہوتے ہیں۔ اِس لیے ہر خص اور ہرزمان و مکان کے لیے ایک ہی فتو کی نہیں دیا جاسکتا۔

حرمت ِ غنا کے سلسلے میں جواحادیث پیش کی جاتی ہیں وہ یا تو ضعیف ہیں یا موضوع ہیں۔ مثلاً ایک حدیث سی پیش کی جاتی ہے کہ غنادلوں میں نفاق پیدا کرتا ہے۔ سید مرتضلی زبیدی کہتے ہیں کہ اس کے تمام ہی طرق ضعیف ہیں۔ امام سی بقی کا کہنا ہے کہ بید در اصل ابن مسعود کا قول ہے نہ کہ نبی سی کہ اس کے تمام ہی طرق ضعیف ہیں۔ امام سی بقی کا کہنا ہے کہ بید در اصل ابن مسعود کا قول ہے نہ کہ نبی سی کہ اس کے تمام ہی طرق ضعیف ہیں۔ امام سی بقی کا کہنا ہے کہ بید در اصل ابن مسعود کا قول ہے نہ کہ نبی سی کہ اس کے مادہ اس کے طرق میں بعض مجہول الحال رادی موجود ہیں۔ امام نود کی کہتے ہیں کہ اس کے رادی کے ضعف پر سب کا اتفاق ہے <sup>(1)</sup> ابوطالب کمی لکھنے ہیں کہ ابن جرعسقلانی نے التحلیص العبیر صفحہ ۲۰ مرب پر ککھا ہے کہ ان خام کا قول ہے کہ سب سے زیادہ صحیح سند سے جو بات پا پی شوت کو پنچی ہے وہ یہی ہے کہ بیا ارتفاق ہے کہ اول اس معود کا اور نہ نبی گا)۔ ایک اور روایت پیش کی جاتی ہے کہ ہیں کا ارشاد ہے کہ اللہ نے مجھے سارے عالم ایک اور ان بتوں کو جاہلیت میں جن کی پوجا کی جاتی تھی مٹادوں۔ ( منداحمد ) مند کی اس روایت میں ایک رادی علی بن بین بیا ہیں جن کی پوجا کی جاتی تھی مٹادوں۔ ( منداحمد ) مند کی اس

(۱) شرح احیاءج ۲ ،ص ۲۷ ۳

21

(۱) تہذیب التہذیب ۲) مفصل بحث کے لیےدیکھیں:اییناح الدلالات فی ساع الآلات، ص ۲۵،۲۳

حدیث بھی صحیح موجود نہیں ہے۔اس بارے میں جو کچھ ہے وہ سب موضوع ہے<sup>(۲)</sup> اسلام ایک زندہ تحریک اور دعوت ہے۔ اس کے پیش نظرا یک عظیم انقلاب ہے۔ اس کے پیش نظر جومنصوبہ اور پروگرام ہے اسے نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔ وہ پروگرام ہے دنیا والوں تک حق کا پیغام پہنچانا اور ان کو یوم الحساب سے باخبر کرنا، اسلام کے پیرووں کو اسلام کا سچا پیرو بنانا،ان کی تعلیم وتربیت کانظم کرنا،اوران کے اندر دعوتی جذبہ کواُبھارنا کہ وہ داعی حق بن کر دنیا میں اپنی ذمے داریوں کو بوری کرنے کے لیے کوشاں ہوں۔اب اگر کو کی شخص موسیقی اور نغمہ سرائی کا ایسادل داده ہواوراس میں اس کا انہماک اِس درجہ بڑھ جائے کہ دین کی اہم ذمے داریوں کا اسے مطلق خیال نہ رہے۔ وہ یہ بھول ہی جائے کہ اس کے رب کی بھی کچھ مرضیات ہیں، جن کا یاس ولحاظ رکھنا ہر مومن شخص کے لیے ضروری ہے۔ تو بیصورتِ حال لازماً قابل اصلاح ہے۔ مومن کی زندگی میں اعتدال ضروری ہے۔اور بیاعتدال اسی صورت میں قائم رہ سکتا ہے جب کہ وہ سنت نبوئ کواپنے لیے رہنما قرار دے۔ نبی ﷺ نے نہ تو زندگی کوا تنا خشک بنانے کی تلقین کی آ دمی کے لیے خوشیوں اور مسرتوں کا کوئی موقع ہی باقی نہ رہے اور نہ آپ ﷺ ایسے خشک مزاج اورشدت پسند تھے کہ آپ ﷺ نے لوگوں کومجبور کیا ہو کہ وہ حرام ہی نہیں مباح چیز دں کوبھی اپنے او پر مطلقاً حرام قرار دے لیں، کہ دنیا یہ کہنے پر مجبور ہو کہ اسلام آ سانی کے بجائے تنخق اور کشادگی ے بجائے تنگی کی تعلیم دیتا ہے۔ متقد مین میں سے کچھلوگوں نے اگر مباح سے بھی پر ہیز کیا ہے تو ان کا بیطر زِمَل محض تنزیباً تورع کی بنا پرتفا۔انھوں نے عمدہ اور زم کپڑوں کو بھی ترک کردیا۔عمدہ غذائیں بھی انھوں نے چھوڑی ہیں حالاں کہ بیساری چیزیں حلال ہیں۔ کسی کے ذاتی اور محض ذ وقی طرزِعمل کومنصوص تحکم کا درجہ نہیں دیا جاسکتا۔لیکن غنا اور موسیقی کے نام سے فواحش کی اشاعت اور فضا کو ناخوشگوار آ واز وں کی آلودگی (Noise Pollution) سے بھردینے کی حمایت اسلام ہر گزنہیں کرسکتا۔

## گانایاغنا

(1) عَنِ الرُّبَيْع بِنُتِ مُعَوِّذِ بُنِ عَفُراءَ قَالَتْ: جَاءَ النَّبِيُّ فَدَخَلَ حِيْنَ بُنِى عَلَى فَرَاشِى كَمَجْلِسَكَ مِنِّى فَجَعَلَتْ جُوَيْرِيَاتٌ لَّنَا يَضُرِبُنَ عَلَى فَجَعَلَتْ جُوَيْرِيَاتٌ لَّنَا يَضُرِبُنَ عَلَى فَجَعَلَتْ جُوَيْرِيَاتٌ لَّنَا يَضُرِبُنَ عَلَى فَجَعَلَتْ جُوَيْرِيَاتٌ لَنَا يَضُرِبُنَ بِاللَّهُ فَجَعَلَتْ جُوَيْرِيَاتٌ لَنَا يَضُرِبُنَ بِاللَّهُ فَعَدَ فَقَدَلَ بِاللَّهُ عَمَدَ فَتَوَ فَيْنَا نَبِي يَعْمَمُ مَا فَيْ اللَّهُ فَعَدَ فَقَدَلَ مِنْ ابْلَتِى يَوُمَ بَدُرٍ إِذْ قَالَتُ الْحَدَاهُنَّ وَ فَيْنَا نَبِى يَعْلَمُ مَا فَيْ غَذِهُ وَ قُولُ بِالَّذِى كُنَتِ تَقُولُ لِينَ . (بخارى)
فِى غَذٍ فَقَالَ دَعِى هٰذِه وَ قُولُ بِالَّذِى كُنَتِ تَقُولُ لِينَ . (بخارى)
قُولُ عَنْ مَا يَحْدَى مَنْ الْحَارِ اللَّهُ بَعْذَهُ وَ قُولُ مِنا اللَّهُ مَا تَعْرَبُ مَعْ مَعْدَ عَدْ مَنْ الْحَارِ اللَّهُ مَا يَحْدَى مَا يَحْدَى مَا يَحْدَى مَا يَحْدَى مَا يَحْدَى . (بخارى)

تشريح: بیحدیث ترندی، ابودا وَداورا بن ماجه میں بھی روایت کی گئ ہے۔ ابن ماجد کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس موقع پر آپؓ نے بیجھی فر مایا تھا: لاَ يَعْلَمُ مَا فِیُ غَدًا اِلاَّ اللَّهُ '' کل ہونے والی بات کوخدا کے سوا کوئی نہیں جانتا۔'

(۲) وَ عَنُ أَنَسِ بُنِ مَالِكِ قَالَ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْنَ مَوَّ بِبَعْض أَذِفَةِ الْمَدِيُنَةِ فَإِذَا هُوَ بِجَوَارٍ يَضُرِبُنَ بِدُفِّهِنَّ وَ يَتَغَنِّيْنَ وَ يَقُلُنَ: نَحُنُ جَوَارٌ مِنُ بَنِى النَّجَارِ. يَا حَبَّذَا مُحَمَّدٌ مِنُ جَارٍ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْنَ : اَللَّهُ يَعْلَمُ إِنِّى لَاحَبُّكُنَّ. (ابن اج) ترجعه: حضرت انس بن ما لكَّ سردايت بَ كَه بي تَقْدَد يَه كَابَ مَا يَكُو چِ سَكَرْ رَوْد و يَعَاكُه كَمَرَ لاَكَرْ النَّابِ وَفَ بِجَابِ كَرِيكَارِي بَن.

بنی نجار کی ہم بیٹیاں میں کیا کہنا! خوشا نصیب محمد ہمارے ہمسانی!! بیرین کرنبی ﷺ نے فرمایا:'' اللہ خوب جانتا ہے کہ میں تم سے محبت رکھتا ہوں۔'' تشريح: ال معلوم موتا ج كدنى على في نابارك لأكيول كالذيجان كولينديد كم كى نگاه مد يك لرا كيال، جوابي كان ميل في على تح مسايد مون پرناز ال تفيس اور ال پر ابني خوش صيبى كا اظهار كررى تفيس - آب ف اس ك جواب ميس فرمايا كه محصح محم مواد حد المسبخ في جانتا ج كرتم محصر معزيز مو (٣) وَ عَن ابُن عَبَّاسٌ قَالَ انْكَحَتُ عَائِشَةٌ ذَاتَ قَرَ ابَةَ لَهَا مِنَ الْأَنْصَارِ فَجَآءَ رَسُوُلُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعَانَ أَنْكَحَتُ عَائِشَةٌ ذَاتَ قَرَ ابَةَ لَهَا مِنَ الْأَنْصَارِ فَجَآءَ مَعْهَا مَنُ يَقُولُ : اللَّهُ عَلَيْ مَعْهَا مَنُ

ٱتَيُنَاكُمُ ٱتَيُنَاكُمُ فَحَيَّانَا وَحَيَّاكُمُ (ابن ماجر)

ترجمه: حفرت ابن عبال سے روایت ہے کہ حفرت عائشہ نے اپنی کسی رشتے دار انصار بیکا نکاح کرا دیا۔ رسولِ خدا ﷺ تشریف لائے تو دریافت فرمایا: '' کیا تم نے اس لڑکی کو رخصت کر دیا؟ ''عرض کیا کہ ہاں۔ آپ نے فرمایا: '' کیا اس کے ساتھ کسی ایسے کو بھیجا جو گاتا؟ ''عرض کیا کہ نہیں۔ فرمایا: '' انصار تو ایسے لوگ ہیں جو اشعار مطربہ سے رغبت رکھتے ہیں۔ کیا اچھا ہوتا کہ تم نے اس کے ساتھ کسی ایسے کو بھیجا ہوتا جو بی گاتا ہوا جاتا:

تشریح: حفزت عائشہ نے جس انصار یہ کا نکاح کرایا تھا اس کا نام فارعہ بنت اسعدتھا۔اور اس کا نکاح نبیط بن جابرانصاری سے ہوا تھا۔

ایک روایت میں ہے اس موقع پر آپ ؓ نے فر مایا: فَادُرِ کِنْهَا یَا زَیْنَبُ امْرَأَةً کَانَتُ تُعَنِّیُ فِی الْمَدِیْنَةِ'' اےزین جلدی روانہ ہوکر دُلہن کے ساتھ ہوجا و۔' بید ینہ کی ایک گانے والی عورت تھی۔اسے ابوز بیر محمد بن مسلم کی نے حضرت جابڑ سے روایت کیا ہے۔حافظ محمد بن طاہر مقدی بھی اسے اپنی سند سے روایت کرتے ہیں۔اس روایت سے اس کا بخو بی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ حضور ﷺ کوانصار کی خاطر داری اس قدر منظورتھی کہ مغنیہ کو دوڑایا کہ وہ گاتی بجاتی دلہن کے ساتھ اس کی سسرال جائے۔اس روایت میں یہ بھی ہے کہ آپؓ نے فرمایا:'' انصار گانے کو پیند کرتے ہیں۔'' آپؓ نے انصار کی اس پیندیدگی کالحاظ فرمایا۔ بیحلت غنا کی ایک واضح دلیل ہے۔ وَ عَنُ سَائِبٍ بُنِ يَزِيُدٍ قَالَ إِنَّ امُرَاةً جَاءَ تُ إِلَى رَسُوُل اللَّهِ عَقَالَ: يَا عَائِشَةُ أَتَعُرَفِيُنَ هَٰذِهٍ؟ فَقَالَتُ: لاَ يَا نَبِيَّ اللَّهِ حَدَّثُنَا، قَالَ: هَٰذِهٍ قِيُنَةُ بَنِي فُلاَن ٱتُحِبِّينَ آنُ تُغَنِّيُكِ فَغَنَّتُهَا. فَقَالَ النَّبِيُّ ٢ : قَدُ نَفَحَ الشَّيْطَانُ فِي مَنْخَرِيها. (نال) ترجمه: حضرت سائب بن يزيد سے روايت ہے کہ ايک عورت رسول اللہ علقے کے پاس آئی۔ آ ی نے پوچھا: '' اے عائشہتم اسے پہچانتی ہو؟ عرض کیا کہ ہیں، اے اللہ کے نبی، آ پ مہمیں بتائیں \_فرمایا: '' میہ مغنیہ فلاں قبیلہ کی ہے۔کیاتم پسند کروگی کہ میتھارے لیے پچھ گائے۔''اس کے بعداس نے حضرت عائشہ کوگا ناسایا۔ بنی ﷺ نے سن کر فرمایا:'' بیتوبلا کی گانے والی ہے۔'' تشريح: ال حديث ك ال فقر ب : قَدُ نَفَحَ الشَّيْطَانُ فِي مَنْحَرِيْهَا كالفَظى ترجمه بعض لوَّك یوں کرتے ہیں کہ'' اس کے نتھنوں میں شیطان نے پھونک ماری ہے۔'' حالاں کہ بیا کی عربی محاورہ ہے۔ اس کامفہوم یہی ہوگا کہ بیاتو بلاک گانے والی ہے محض لفظ شیطان سے اس کے مذموم ہونے پراستدلال صحیح نہ ہوگا۔اس مغذیہ کے گانے کوآ پؓ نے خود سنااورام المونیین حضرت عائشةٌ كوسنوايا، پھراہے شيطان كى طرف كيے منسوب كر سکتے ہيں۔ <۵> وَ عَنُ عَائِشَةٌ لَمَّا قَدِمَ رَسُوُلُ اللَّهِ أَلَبْ الْمَدِيْنَةَ جَعَلَ النِّسَآءُ وَالصِّبْيَانُ يَقُلُنَ:

قرجمه: حفزت عائشة مردايت ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ مدينة شريف لائے توعور تيں ادر بچ (آپ کے استقبال میں ) ينغه گار ہے تھے: '' آج ہم پر چاندا گاہے، وداع کی واد يوں ہے۔ ہم پرلا زم ہوا شکر خدا کا جب تک کوئی پکار نے والا خدا کو پکار یے ! آپ تو ایسا نظام لے کر آئے ہیں، جو واجب الا تباع ہے، اے ہم میں مبعوث ہونے والے ''!!

تشريح: النهاية، ن٣ متحريبي كاروايت مين نبي - ليكن دوسرى روايات من يشعر ملتا - (البداية والنهاية، ن٣، صخه ١٩٥) دوسرى روايات - يبجى معلوم موتا - كرعورتيل دف پركا ربى تعين اورا شعاركوكان والى محض كمن لأكيال مى نتقي بلكه پرده نشين عورتين بحى ال موقع پر بالكديول پر پر هميكن اور آپكى آمدى خوش ميل طلّعَ الْبَدُرُ عَلَيْنَا كان لَكَيس -(٢) وَ عَنُ بُرَيْدَةَ بُنِ الْحَصِيُنِ قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ اَنِّي كُنتُ نَذَرُتُ إِنَ رَحَعَ مَعَاذِيَةٍ جَآءَتُهُ جَارِيَةٌ سَوُدَاء فَقَالَتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ انِّي كُنتُ نَذَرُتُ إِنْ رَحَعَ اللَّهُ سَالِمًا انُ اَضُرِبَ بَيْنَ يَدَيُكَ بِالدُّقِ وَ اتَعَنِّى فَقَالَ لَهَا انْ كُنتِ نَذَرُتِ قاضُرِبُ ثُمَّ دَخَلَ عُشَمَانُ رَضِى اللَّهُ عَنهُ وَ هِ يَ اللَّهُ عَنهُ فَقَالَ لَهَا إِنْ كُنتِ نَذَرُتِ اللَّهُ عَنهُ فَالَقَتِ اللَّهُ عَنهُ وَ اللَّهُ عَنهُ وَ هِ يَ اللَّهُ عَنهُ فَعَالَ لَهَا إِن كُنتِ اللَّهُ عَنهُ وَ هِ يَ

ترجعہ: حضرت بریدہ بن حصیب ؓ ہےروایت ہے کہ ایک دفعہ جب رسول اللہ ﷺ سی غزوب سے واپس نشریف لائے تو ایک کالی سی لڑکی آپؓ کے پاس آ کر کہنے لگی کہ یا رسول اللہ میں نے منت مانی تھی کہ اگر اللہ آپؓ کو صحیح سالم واپس لے آیا تو میں آپ کے سامنے دف بجا بجا کر گاؤں گی۔ آپؓ نے فرمایا:'' اگر منت مانی تھی تو گا بجالے ور نہ رہنے دے۔'' اس کے بعد وہ گانے بجانے لگی۔ اتنے میں حضرت ابو بکرؓ آئے اور وہ بجاتی رہی۔ پھر حضرت عثانؓ آئے اور وہ بجاتی ہی رہی۔ پھر حضرت ملؓ آئے تو اس نے دف کو اپنے کو لیے کے پنچ رکھ لیا اور اس پر بیٹھ گئی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' اے عمر، تم سے شیطان بھی ڈر تا ہے۔'

تشریح: لیحن عمرؓ سے جب شیطان ڈرجا تا ہے تو بیکورت کیوں نہ ڈر کر خاموش ہوجاتی۔ اس کا مطلب سے ہر گزنہیں ہے کہ اس عورت کا گانا بجانا کوئی شیطانی فعل تھا۔ اگر سے بات ہوتی تو نبی ﷺ اس کے سننے کے روا دار ہر گز نہ ہوتے اور نہ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عثانؓ کو اس کے سننے ک اجازت دیتے۔ حضرت عمرٌ مزاج کے لحاظ سے سخت تھے۔اوران کی اس سخق سے چھوٹے بڑے سبھی واقف تھے۔اس عورت کواندیشہ ہوا کہ کہیں اسے ان کی ڈانٹ نہ سنمی پڑے۔ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عثمانؓ اپنے مزاج کے لحاظ سے نہایت نرم تھے۔اس لیے ان کے آنے پر اس عورت کو کوئی خوف نہ ہوااور وہ سابق بدستورگاتی بجاتی رہی۔

ترجمہ: حفزت عائشہ میں دوایت ہے کہ ایک عورت نبی ﷺ کے پاس گار بی تھی۔ استے میں حفزت عمر نے حاضر ہونے کی اجازت جا بی۔ اس گانے والی نے دف کو پنچ ڈال دیا اور کھڑی ہوگئی۔ جب حفزت عمر اندر آئے تو نبی ﷺ ہنس رہے تھے۔ حفزت عمر نے عرض کیا کہ میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں ، آپ کیوں ہنے؟ آپ نے صورت حال کا ذکر فرمایا۔ اس پر حفزت عمر نے کہا کہ میں تو یہاں سے ٹلنے کانہیں جب تک وہی نہ بن لوں ، جس کو اللہ کے رسول نے سا ہے۔ آخر حفزت عمر نے تحق

تشریح: بیر حدیث محمد بن طاہر محدث نے اپنی سند سے روایت کی ہے۔ اس روایت کو ایک دوسری سند سے محمد بن اسحاق فا کہی محدث نے تاریخ ملہ میں نقل کیا ہے۔ علاّ مدنور اللّٰد، ابن اسحاق کی سند کو اصح الا سناد قرار دیتے ہیں۔ حضرت عمرؓ نے حضور ﷺ کی موجود گی میں اصرار کر کے گانے والی کا گانا بجانا سنا۔ اگر اس کے سننے میں حرمت کا کوئی شائیہ بھی ہوتا تو حضرت عمرؓ ہر گز اس کے سننے کے لیے اصرار ند فر ماتے ۔ اور نہ خود نبی ﷺ ہی ایک حرام چیز کے سنے کی اجازت انھیں دے سکتے تھے۔ یہاں ریبھی پیشِ نظر رہے کہ ریکسی عید یا شادی کے موقعے کی بات نہیں ہے، جواز کے لیے جس کی فقہماء شرط لگاتے ہیں۔

آج کے دور میں سائنس اور نکنالوجی کی ترقی سے ایکسرے، سنیما، ٹیلی ویژن اور انٹرنیٹ وغیرہ نے جنم لیا ہے، جن کو یکسر نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ مجتهدا نہ بصیرت سے کام لیں اور غور وفکر کریں کہ ان جدید ایجا دات اور تصویر و آ ہنگ کے امتزاج سے دینی روایات کے احیا، اور دین کی اشاعت کا کام کس طرح لیا جا سکتا ہے۔ اور ان موثر ترین ذرائع کو تخریب مے بجائے تقمیر ی کا موں میں کس طرح استعال کر سکتے ہیں۔

كتأيالنا

(1) عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ﷺ: مَنُ أَمُسَكَ كَلْبًا فَإِنَّهُ يَنْقُصُ كُلَّ يَوُمٍ مِنُ عَمَلِهِ قِيُرَاطٌ إِلَّا كُلُبَ حَرُثٍ أَوُ مَاشِيَةٍ. ترجعه: حضرت ابو بريةٌ سردايت بحك رسول خدائي فرمايا: "جس كمى ن كمّا پالاتو ترجعه: حضرت ابو بريةٌ سردايت بحك رسول خدائي فرمايا: "جس كمى ن كمّا پالاتو

جانوروں کی حفاظت کی غرض سے پالا جائے۔''

جانور وں کی حفاظت یا شکاروغیرہ کے لیے کتایالا جاسکتا ہے۔

أوُ ضَارِيًا نُقِصَ مِنُ أَجُرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيُرَاطَان.

ثواب ہرروز دوقیراط کے برابرگھنتار ہےگا۔''

ہر روز اس کے عمل سے ایک قیراط نواب کی کمی ہوتی رہتی ہے، سوائے اس کے کہ کتا کھیتی یا

تشریح: بخاری کی ایک روایت میں بے: اِلَّا حَلْبَ غَنَمِ اَوُ حَرْثٍ اَوُ صَيْدٍ'' سوات اس کے

کہ وہ کتا بکریوں اور کھیتی کی حفاظت کے لیے یا شکار کے لیے ہو۔'' بیحدیث بتاتی ہے کہ کتایا لئے

كاشوق اسلامى ذوق كےخلاف ہے۔كتایا لنے كاشوق اس شخص كوہ وسكتا ہے، جسے اپنے اوقات كى

قدرو قیمت کا کچھبھی پاس دلحاظ نہ ہو۔فضول کا موں سے دلچسی اسی کو ہوگی جواصل مقصد حیات

سے بےخبررہ کرزندگی گزارر ہاہو۔البۃضرورت کے تحت کتایا لنے کی اجازت ہے۔مثلاً کھیت یا

٢> وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٢ : مَنِ اقْتَنَى كَلْبًا إِلَّا كَلْبَ مَاشِيَةٍ

ترجمه: حضرت ابن عمر 👝 روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' جس کسی نے کوئی

کتا پالاسوائے اس کتے کے جو جانوروں کی حفاظت کے لیے ہویا شکاری ہوتو اس اس کا اجر و

تشریح: کتاایک ناپاک جانور ہے۔ بیلوگوں کے لیے موجب اذیت بھی ہوتا ہے۔ کبھی کسی برتن میں منہ ڈال دے تو برتن ناپاک ہوجائے۔ تبھی اس کی وجہ سے کپڑے ناپاک ہوجاتے ہیں۔ آنے جانے والے لوگوں پر بغیر ضرورت کے بھی بھو نکنے لگتا ہے اور انھیں کا شنے کو دوڑتا ہے۔اس لیے ضرورت کے تحت ہی اسے بالا جاسکتا ہے۔ محض شوق یورا کرنے کے لیے اسے یالنانادانی کی بات ہے۔ کتایا لنے سے دجہ سے سی روایت میں ایک قیراط ثواب کم ہونے کے نقصان کا ذکر ہےاورکسی روایت میں دو قیراط ثواب کے گھٹنے کا ذکر کیا گیا ہے۔ بیاختلاف کتوں کی قتم کی بنا پر بھی ہوسکتا ہے۔جو کتازیادہ خطرناک اور موذی ہو، اس کی وجہ ہے دو قیراط اجر گھٹے گا ورنہ ایک قیراط کا نقصان تو ہوگا ہی۔ بیجھی ممکن ہے بیفرق مقامات کے فرق کی بنا پر ہو۔ یاک ادر مقد س مقامات پر کتا پالنازیادہ معیوب بات ہے بہ نسبت اس مقام کے جومقد س شہر سے باہر ہو۔

(مسلم)

تشریح: اس حدیث سے شکار کے جواز کا ثبوت ملتا ہے۔ اگر سدھائے ہوئے شکار کی جانور کے ذریعے سے شکار کیا جائے تو بیضر وری ہے کہ شکار کی جانور (کتے) کو شکار پر چھوڑتے ہوئے اللّٰہ کا نام لے لیا جائے ۔ اس کے بعد اگر شکار زندہ ملے تو اسے خدا کا نام لے کر ذنح کر لیا جائے۔ اور اگروہ زندہ نہ ملے تو اس کے بغیر بھی وہ حلال ہوگا۔ ابتداءً شکار کی جانو رکو اس پر چھوڑتے وقت اللّٰہ کا نام لینا کا فی سمجھا جائے گا۔ تیر کا تکم بھی یہی ہے۔ اور اگر شکار کی جانو رکو اس پر چھوڑتے دوت کر کے پچھ کھالیا تو پھر اسے کھانا روانہ ہوگا کیوں کہ اس نے شکار کو اپنے لیے پکڑا۔ شکار کرنے کے بعد اگر شکار کے پاس چھوڑے ہوئے کتے کے علاوہ دوسرے کتے بھی موجود ہوں تو پھر اس شکار کا کھا نا حلال نہ ہوگا۔ کیوں کہ اللہ دوسرے کتے بھی موجود ہوں تو پھر اس مون شخص کے لیے بیہ جائز نہیں کہ وہ تو حید کے تقاضوں کو کسی وقت نظر انداز کر سکے۔

تو حید کا پاس دلحاظ رکھنا زندگی کا اوّلین فرض ہے۔تو حید محض کوئی ایک خشک عقیدہ نہیں ہے بلکہ مومن کے لیے اس کی حیثیت ایک نازک ترین احساس کی ہوتی ہے۔ ایسا نازک احساس جو معمولی سے معمولی صد مہتھی برداشت نہیں کرسکتا۔

شكار

كلامرنبوت جلدسوم

آثارِقديمه

(1) عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عُمَرٌ أَنَّ النَّاسَ نَزَلُوُا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْحِجُرِ اَرُض ثَمُوُدَ فَاسْتَقَوْا مِنُ الْبَارِهَا وَ عَجَنُوا بِهِ الْعَجِيْنَ فَامَرَهُمُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ اَنُ يُّهُرِيْقُوا مَا اسْتَقَوْا وَ يَعْلِفُوا الْإِبِلَ الْعَجِيْنَ وَاَمَرَهُمُ اَنُ يَّسْتَقَوْا مِنَ الْبِئُرِ الَّتِى كَانَتُ تَرِدُهَا النَّاقَةُ.

ترجمہ: حضرت عبدالللہ بن عمرؓ ہے روایت ہے کہ لوگ رسول الللہ ﷺ کے ہمراہ جریعنی شود کی سرز مین میں اُترے لوگوں نے وہاں کے کنووَں کا پانی پینے کے لیے لیا اور اس سے آٹا گوندھا۔ رسول الللہ ﷺ نے اضی حکم دیا کہ جو پینے کا پانی لیا ہے اُسے بہادیں اور آٹا اونٹ کو کھلا دیں (خود نہ کھا ئیں )۔اور آپؓ نے اُخیس حکم دیا کہ پینے کا پانی اس کنویں سے لیں، جس پر (حضرت صالح کی )اونٹی (پانی پینے کے لیے ) آتی تھی۔

تشريح: بیحدیث بتاتی ہے کہ آٹارِقد یمہ اور عبر تناک مقامات ہے ہمیں کیا سبق حاصل کرنا چا ہے۔ تباہ شدہ بستیاں اور کھنڈر تفریح کے لیے ہیں ہیں بلکہ دہ ہمارے لیے سامان عبرت ہیں۔ ان کو سیرگاہ ہر گرنہیں بنانا چا ہے۔ ایسے مقامات سے گز رہوتو ہم پر اس درجہ خوف طاری ہونا چا ہے کہ ہم رو پڑیں۔ بہتر ہے کہ دہاں سے جلد سے جلد نکل جا کیں۔ نہ دہاں کا پانی استعال کریں اور نہ اور کو کی چیز کام میں لا کیں اور اگر غلطی سے دہاں کے پانی سے آٹاد غیرہ گوند ھایا ہوتو اسے جانوروں کو کھلا دیں، خود اس کی روٹی ہرگز نہ کھا کیں۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ متاہ اور معذب بستیوں کو دیکھنے کے بعد ہمارا کھانا پینا اور سیر وتفریح ہماری غفلت اور بے پردائی پڑھول ہوا درہم خدا کے عذاب کی لپیٹ میں آ جا کیں۔

بارے میں خاموش اور توقف اختیار کرتا ہے جب بھی عملی طور پر دہ اپنی زندگی اس طرح بسر کرنے

پر مجبور ہوگا، جیسے دنیا کی زندگی ہی اس کے لیے سب کچھ ہے۔موت کے بعد کے مراحل کے سلسلے

میں اگروہ بے خبر ہے تو پھران مراحل سے کا میاب اور باعافیت گزرنے کے لیے وہ پہلے سے کوئی

تیاری کیسے کر سکتا ہے۔ وہ تو دنیا میں اس طرح زندگی گزارنے پر مجبور ہوگا، جیسے آ گے پچھ بھی پیش

آنے والانہیں ہے۔

كلامر نبوت جلدسوم

۳۸۳

نبوت کے ذریعے سے ہمیں صحیح عقائد اور صحیح نظریات کاعلم ہوتا ہے اور صحیح طریق زندگی سے ہم واقف ہوتے ہیں۔ان نظریات وعقائد کے سلسلے میں جونیبی امور سے تعلق رکھتے ہیں نبوت ہی ہماری رہنمائی کر سکتی ہے۔ حضور ﷺ کے بعد چوں کہ سلسلۂ نبوت ختم ہو چکا ہے اس لیے آپ کے ارشاد کا

مطلب بیہ ہے کہ آپ کے بعد دنیا میں نبوت اور نبوت کی کوئی چیزیاتی نہ رہ گی۔ عالم بالا سے وحی (Revelation) کا سلسلہ نقطع ہو چکا ہوگا۔ البتہ نبوت سے مشابہت رکھنے والی اگر کوئی چیز وحی (Revelation) کا سلسلہ نقطع ہو چکا ہوگا۔ البتہ نبوت سے مشابہت رکھنے والی اگر کوئی چیز باقی رہے گی تو وہ ایتھے خواب (مبشرات یا رویائے صالحہ) ہیں۔ ایسی خبر اور اطلاع جس کے حصول کا کوئی ماد کی ذریعہ نہیں ہوسکتا، ایسی اطلاع یا خبر اہل ایمان کو خواب کے ذریعے سے ل سکے گی۔ یہاں بیہ بات ملحوظ رہے کہ اچھے سے اچھا خواب یا مکا شفات کسی کو نبی نیا سکتے۔ نبوت چیز ہی اور ہے۔ نبوت حقیقت میں کسی نہیں، ایک وہ ہی نعمت ہے۔ اللہ نے جسے چاہا عطا فر مایا۔ رویائے صالحہ کی حیثیت مبشرات کی ہے، یہ ہمارے لیے موجب تسکین ہو سکتے ہیں۔ ان کو ذریعے سے جواطلاعات حاصل ہوئی ہیں انسانی تاریخ میں ان سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ ار کہوئی کہ خوتی آلنہ ہو تھا کہ میں نہ کہ ایک وہ ہی نعمت ہے۔ اللہ نے جسے چاہا عطا کہ ذریعے سے جواطلاعات حاصل ہوئی ہیں انسانی تاریخ میں ان سے فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ ار کہوئین ہو تو تھیں النہ ہوتی ہے۔ میں میں نہ میں ہو کہ تھا ہے۔ ایہ ہو سکتے ہیں۔ ان

قرجمہ: حفزت انس ؓ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے ارشاد فرمایا:'' اچھا خواب نبوت کے چھیالیس حصوں میں سے ایک حصہ ہے۔''

تشريح: مشابهت كى وجه سے اچھے خواب كو نبوت كا چھيا ليسوال حصة قرار ديا گيا ہے۔ چھيا ليسوال حصة فرمانے سے كسى خاص عدد كى تحد يد مقصود نہيں ہے بلكه محض تكثير مراد ہے۔ يعنى اچھا خواب نبوت كا حصه ہے خواہ يہ حصه نہايت قليل ہى كيوں نہ ہو۔ چناں چه چھيا ليس كے بجائے ايك روايت ميں چھہتر اور ايك روايت ميں چو نيس كا عدد استعال ہوا ہے۔ خواب كو نبوت كا چھيا ليسوال حصه كہنا بالكل ايسا ہى ہے جيسے ايك حديث ميں كہا گيا ہے كہ نيك راہ وروش جلم اور ميانہ روى نبوت ميں سے ہے۔ يعنى اسے معمول چيز نہ مجھو۔ اس كا تعلق تو نبوت سے ہے۔ يہ دہ اخلاق ہے، جس سے انديا عليہم السلام كو شرف بخشا گيا۔ اخلاق ہے، جس سے انديا عليہم السلام كو شرف بخشا گيا۔ وَالُحُلُمُ مِنَ الشَّيْطَانِ. فَإِذَا رَاىٰ اَحَدُكُمُ مَا يُحِبُّ فَلاَ يُحَدِّثُ بِهِ إِلَّا مَنُ يُحِبُّ وَ اِذَا رَاى مَا يَكُرَهُ فَلْيَتَعَوَّذُ بِاللَّهِ مِنُ شَرِّهَا وَ مِنُ شَرِّ الشَّيُطَانِ وَلْيَتْفُلُ ثَلْثاً وَلَا يُحَدِّثُ بِهَا اَحَدًا فَإِنَّهَا لَنُ تَضُرَّهُ. (بخارى، سلم) ترجمه: حضرت ابوقادة في روايت ب كدرسول اللدي الله عن فرمايا: " احما خواب خداك طرف سے ہوتا ہےاور براخواب شیطان کی طرف سے۔ پس جب تم میں سے کوئی شخص پسندیدہ خواب دیکھے تو اسے صرف اس شخص سے بیان کرے، جس سے اسے محبت ہو۔اور جب وہ کوئی ایسا خواب دیکھے جواہے پیندنہیں تواسے جاہیے کہ وہ اس خواب کے شریے اور شیطان کے شر سے اللہ کی پناہ طلب کرے اور تین بارتھ کار دے اور کسی سے اس خواب کو بیان نہ کرے۔ اس لي كدوه خواب اس مركز ضررنه يهنچائ كار" **تشریح:** بیحدیث بتاتی ہے کہا چھے خواب کو بیان کرے تو صرف ا<sup>س شخص</sup> سے بیان کرے جو اپنادوست اور ہمدرد ہو۔ جواپنا ہمدر ذہیں ہے، اس کے دل میں اس سے حسد پیدا ہوسکتا ہے اور بیر چزاینے لیےاورخوداس کے لیے بھی ضرررساں ہے۔قرآن میں بھی ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام نے اپنے بیٹے حضرت یوسف علیہ السلام سے فرمایا تھا کہتم اپنا خواب اپنے بھا ئیوں سے بیان نہ کرنا۔ وہ شجھتے تھے کہ اس سے ان کے حسد میں اضافہ ہوگا اور وہ حضرت یوسف علیہ السلام کو نقصان پہنچانے کی کوشش کریں گے۔ شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے۔ وہ اپنی حالوں سے باز آن کانہیں ہے۔ وہ اُنھیں برائی ہی برآ مادہ کرے گا۔حضرت یوسف علیہ السلام نے بچیپن میں ایک عمده خواب دیکھا تھا، جس میں اس بات کی طرف اشارہ پایا جاتا تھا کہ حضرت یوسٹ کوخدا زندگی میں عزت وعظمت کا مقام عطا کرنے والا ہے۔ جب حضرت یوسفؓ نے اپناخواب اپنے والد محترم سے بیان کیا تو انھوں نے فرمایا کہتم اپنا بیخواب اپنے بھائیوں سے ہر گزبیان نہ کرنا۔ (د يکھئے سورہ يوسف: ۲-۲)

خواب برا ہوتو کسی سے بیان نہیں کرنا چا ہیے۔ براخواب شیطانی اثرات سے پاک نہیں ہوتا۔ شیطان چا ہتا ہے کہ مومن بند کو بریشانی میں مبتلا کردے۔ یہاں تک کہ وہ خدا سے بد گمان اور اس کی رحمت سے مایوں ہوجائے۔ضحیح مسلم میں ہے کہ جب کوئی براخواب دیکھے تو با ئیں طرف سے تین بارتفتا رد ےاور تین بارشیطان کے شرسے بچنے کے لیے خدا سے پناہ ما گگے

كلامرنبوت جلدسوم

اورا پنى كروٹ تبديل كردے، جس پروە خواب ديكھنے كوقت سويا ہوا تھا۔ يہ چيز بر فواب كاثرات كود فع كرنے ميں حددر جدموثر ہوكى فسياتى لحاظ سے بھى اس كى برى اہميت ہے۔ (٣) وَعَنُ أَبِى هُوَيُورَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنَّ: إِذَا الْقَتَرَبَ الزَّمَانُ لَمُ يَكَدُ تَكْذِبُ رُؤُيًا الْمُؤُمِنِ وَ رُؤُيَا الْمُؤُمِنِ جُزُءٌ مِنُ سِتَّةٍ وَ اَرْبَعِيْنَ جُزُءً مِّنَ النَّبُوَّةِ. (جارى) ترجمه: حضرت ابو ہريرة سے روايت ہے كہ رسول اللہ تا ف فرمايا: ' جب قيامت قريب ہوكى تو مومن كا خواب جمونانہ ہوكا دورمون كا خواب نبوت كے چھاليس حصول ميں سے ايك

تشريح بوم قيامت وہ ہے جب حقائق بالكل كھل كرسا منے آجائيں گے حقيقت انسان كى نظروں سے تفقى ندر ہے گى - قيامت كے نزديك آجانے كا ايك اثريد ہوگا كدمومن كا خواب واضح طور پرسچا ثابت ہوگا، اس كا خواب جھوٹا نہ ہوگا - جس طرح صبح كے قريب ہونے پر اس كے آثار نمودار ہونے لگتے ہیں ۔ ٹھيك اسى طرح قيامت كا وقت قريب آجانے پر اس كے آثار واثر ات بھى نماياں ہونے لگتیں گے - اس كے اچھے اثر ات مومن كى زندگى سے نماياں ہوں گے - اس ليے كہ مومن كى زندگى كى تشكيل وقتير قيامت كى حقيقت سے ہم آ ہنگ ہوتى ہے - اس كے خالف نہيں ہوتى ۔

۳۸۲ ۲۸۲

تعبیر کا ذکر ملتا ہے۔ انسان کی زندگی میں خواب کی اہمیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ ہمارے خواب ہماری سیرت اور ہماری باطنی حالت و کیفیت کی عکاسی کرتے ہیں۔ یہ بات بھی ملحوظ رکھنے کی ہے کہ اچھے اور سیچ خواب کے لیے صالحیت ہی نہیں صلاحیت بھی ضروری ہے۔ سیچ خواب حقیقت میں خدا کی نشانی ہوتے ہیں۔ وہ اس بات کا شوت ہوتے ہیں کہ یہاں صرف ماد یت ہی کی کار فر مائی نہیں پائی جاتی۔ زندگی میں ماد یت کے علاوہ بھی کچھ ہے۔ حقیقت صرف ماد یت تک محدود نہیں ہے۔ خواب میں انسان کی د بی ہوئی خواہ شات ہی کا تو اظہار نہیں ہوتا ہے، جیسا کہ بعض لوگ فرائیڈ (Freud) کے نظریات کے زیرِ اثر سیچھنے لگے ہیں۔ آ یندہ چیش آ نے والے ان غیر متوقع واقعات کی د بی ہوئی خواہ ش لے کرکون سوتا ہے، جوخواب

فال نبك (1) عَنُ أَبِى هُوَيُوَةٌ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِى عَنَّ يَقُوُلُ: لاَ طِيَرَةَ وَ خَيُرُهَا الْفَالُ. قِيْلَ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ، وَما الْفَالُ؟ قَالَ: اَلْكَلِمَةُ الصَّالِحَةُ يَسْمَعُهَا اَحَدُّكُمُ. (مَلْم) ترجمه: حضرت ابو مريرة بيان كرتے ہيں كہ ميں نے نبي تظليمو يفر ماتے موتے سنا: ' شَكون بر كوئى چيز نبيس اور اس سے بهتر تو فال ہے۔ ' لوگول نے عرض كيا كہ فال كيا ہے؟ آپ نے فر مايا: ' اچھى بات جوتم ميں سے كوئى سنے۔ '

تشريح: مسلم كى ايك روايت ميں ب كدا ت فرمايا: أحِبُّ الْفَالَ الصَّالِحَ' مجھے نيك فال پند ہے۔'

شگون مثلاً بتی نے راستہ کاٹ دیا تو بیہ خیال کرنا کہ اس سفر میں خطرہ ہے یا جس مقصد کے لیے سفر کرر ہے ہیں اس میں ناکا می ہوگی۔ اس کا اسلام میں کوئی اعتبار نہیں ہے۔ بی محض وہم ہے جس کو دل سے دور کر دینا چا ہیے، سب پچھارا دہ الہی کے تابع ہے۔ خدا کی مشیت میں کسی کو کوئی دخل حاصل نہیں ہے۔ البتہ کوئی اچھی اور اُمید افزا بات کوئی شخص سے تو بیا یک نیک فال ہے۔ اس سے فطری طور سے جی خوش ہوتا ہے اور آ دمی کے اندر حوصلہ پیدا ہوتا ہے۔ مثلاً بیار شخص کسی سے صحت کے کلمات سے یا پریشان شخص کسی سے خوش کے کلمات سے تو بیا یک خوش آ بند بات ہے۔ اس سے بیار کا پتھ ہونے اور پریثان شخص کی پریثانی کے دور ہوجانے کی امید کو تقویت پیچی ہے۔ اسلام اپنے پیر دوک کو یاس پندد کھنانہیں چا ہتا، یاس، ناامید کی اور بے اطمینا نی تو اہل کفر کا شعار ہے۔ (۲) وَ عَنِ ابُنِ عَبَّاسٌ قَالَ: کَانَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتُ اللَّهِ يَتَفَاءَ لُ وَلاَ يَتَطَيَّرُ وَ کَانَ يُحِبُّ الْإِسْمَ الْحَسَنَ. ترجمه: حفرت ابن عبال ہے دوایت ہے کہ رسول اللہ یک لیتے تھے۔ شگون برنہیں لیتے تھے۔ نیز آپ ایتھا میں بند فرماتے تھے۔ تشور معہ: جن تیک لوگوں کا پتھا موں اور جگہوں کو نیک فال پر محمول فرماتے تھے۔ شگون برنہیں ہے دلکو فو تی اور اطمینان حاصل ہوتا ہے اور اس سا پتھا ہو قعات کی طرف ذین منتقل ہوتا ہے۔ میں پندیدہ بات ہے گوم اد پوری نہ ہو سکے۔ بدفالی مذموم و منوع ہے کیوں کہ اس سے فواہ میں ہوتا ہے۔ رنځ و تر دد پیدا ہوتا ہے اور آ دمی اند پتھ ہائے دور در از میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ حالاں کہ ہوگا ہی جو خدا کی مشیت ہوگی۔

(1) عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: دَخَلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ ذَاتَ يَوُمٍ وَ هُوَ مَسُرُوُرٌ فَقَالَ: أَى عَائِشَةُ أَلَمُ تَرَ مُجَزِّزَ الْمُدْلِجَىَّ دَخَلَ فَلَمَّا رَالَ أُسَامَةَ وَ زَيُدًا وَ عَلَيْهِمَا قَطِيْفَةٌ قَدْ غَطَّيَا رُؤُوُسَهُمَا وَ بَدَتُ أَقْدَامُهُمَا فَقَالَ إِنَّ هَذِهِ الْاقُدَامَ بَعُضُهَا مِنُ بَعُضٍ.

ترجمہ: حضرت عائشة بیان فرماتی ہیں کہ ایک روز رسول اللہ ﷺ بہت خوش خوش میرے پاس تشریف لائے اور فرمایا:'' کیا شمھیں معلوم نہیں کہ مجز زمد کجی (قیافہ شناس) آیا اور جب اس نے اسامہ اور زید کودیکھا جو اس طرح چا در اوڑ ھے سور ہے تھے کہ ان کے سرچھے ہوئے تھے اور ان کے پیر کھلے ہوئے تھے تو اس نے کہا کہ ان ( دونوں کے ) پیروں میں نسبی تعلق ہے۔' اسامہ کا رنگ گورا نہ تھا۔ اس فرق کی وجہ سے منافقین حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ کے نسب میں عیب لگاتے تھاور کہتے تھے کہ وہ زید کے بیٹے نہیں ہو سکتے ۔ حضور تیکڈ منافقین کی اس بات سے کہیدہ خاطر ہوتے تھے۔ اسی دوران بیدواقعہ پیش آیا جس کا ذکر اس روایت میں ہے۔ جز زمد کج عرب کا مشہور قیافہ شناس تھا۔ وہ لوگوں کی شکل وصورت دیکھ کر ان کے حالات اور اوصاف و خصوصیات معلوم کرلیا کرتا تھا۔ اس نے حضرت زیڈ اور حضرت اسامہ کے پیروں کو دیکھ کر از روئے قیافہ بیفی ملد کیا کہ بیدونوں آ دمی جو چا در اوڑ سے سور ہے ہیں، ان کے پیرگواہی دیتے ہیں کہ بیہ باپ بیٹے ہیں۔ حضور تیک کو اس سے بے حد سرت ہوئی کہ اب منافقین کی زبانیں بند ہوجائیں گی اور دہ اسامہ کے نسب پر طعن نہ کر سکیں گے۔ کیوں کہ کر بوں میں قیافہ شناس کا قول معتبر سمجھا جا تا تھا اور ان کے فیصلہ کو اہل عرب سند کا درجہ دیتے تھے۔

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ قیافہ شناس کے فن کو بے اصل قرار نہیں دیا جاسکتا۔ البتہ اس میں مہارت شرط ہے۔ پامسٹری بھی حقیقت میں قیافہ شناسی ہی کی ایک شاخ ہے۔

جوتش اورعلم نجوم (1) عَنُ أَبِى هُوَيُورَةٌ عَنُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ قَالَ: مَا اَنُزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَآءِ مِنُ بَرَكَةٍ إِلَّا أَصُبَحَ فَرِيُقٌ مِنَ النَّاسِ بِهَا كَافِرِيْنَ، يُنْزِلُ اللَّهُ الْعُيْتَ فَيَقُولُوْنَ بَكُو كَبٍ كَذَا وَ كَذَا. (ملم) ترجعه: حضرت ابو ہریڑہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نفر مایا: '' اللہ آسان ہے کوئی ہرکت نازل فرما تا ہے تو انسانوں کی ایک جماعت لازما اس کے ذریع سے کفر میں مبتلا ہوجاتی ہرکت نازل فرما تا ہے تو انسانوں کی ایک جماعت لازما اس کے ذریع سے کفر میں مبتلا ہوجاتی ہما ہوجاتی ہوئی۔ '' منہ منہ ہو برکت کو خدا کی طرف منہ منہ میں زی قرار دیتے ہیں۔ اس طرح خدا کا شکر گزار ہونے کے بجائے کفراور ناسپاسی کے مرتکب ہوتے ہیں۔

اس میں شبہ ہیں کہ ستاروں سے بھی انسان فائدہ اٹھا سکتا ہے اور اٹھا تا بھی ہے۔

كلامرنبوت جلدسوم

قرآن میں ہے: وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهُتَدُونَ (اَحْل:١٦)' اور ستاروں کے ذريع سے بھی وہ راہ پاتے ہیں۔'وَهُوَ الَّذِی جَعَلَ لَکُمُ النُّجُومَ لِتَهُتَدُوا بِهَا فِی ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ (الانعام:٩٨) '' اور وہی ہے، جس نے تمھارے لیے تارے بنائے، تا کہتم ان سے خشکی اور تر کی کی تاریکیوں میں رہنمائی حاصل کر سکو۔' لیکن تاروں اور ستاروں کو موثر بالذات سمجھنا اور خدا کی عنایت اور اس کی نوازش سے صرف نظر کرنا عقید ہوتو حید کے سراسر منافی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس سے محفوظ رکھے۔

(٢) وَ عَنُ أَبِى سَعِيْدٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ ٢ الَّهِ الْعَانَ اللَّهُ الْقَطُرَ عَنُ عِبَادِهِ خَمْسَ سِنِيْنَ ثُمَّ أَرُسَلَهُ لَاصُبَحَتُ طَائِفَةٌ مِّنَ النَّاسِ كَافِرِيْنَ يَقُولُوُنَ سَقِيْنَا بِنَوْءِ الْمِجْدَح.

ترجمہ: حضرت ابوسعیڈ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا:'' اگر اللّٰہ پائچ برس تک بارش سے اپنے بندوں کومحروم رکھے پھر بارش برسائے تو لوگوں کی ایک جماعت اس صورت میں بھی کفرمیں پڑ کریہی کہے گی کہ نوء مجدح کے سبب سے ہم پر بارش ہوئی۔'

نوء مجدح ایک تارہ اور منازل قمر میں سے ایک منزل کا نام ہے۔ زمانۂ جاہلیت میں اہل عرب نوء مجدح کو بارش کا سبب قرار دیتے تھے۔ بارش تو اصلاً خدا کے حکم اور اس کے فضل ہی سے ہوتی ہے۔ ستاروں کا طلوع وغروب ، پخصتر اور نوء وغیرہ کو بارش کی علامت سبحضے میں خواہ قباحت نہ ہولیکن ستاروں یا کسی نوء کو موثر بالذات سبحصنا اور بارش وغیرہ کا حقیقی سبب قرار دینا تو حید کے منافی ہے۔

كهانت

(1) عَنُ مُعَاوِيَةَ بُنِ الْحَكَمِ السَّلَمِيُّ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أُمُورًا كُنَّا نَصُنَعُهَا فِى الْجَاهِلِيَّةِ كُنَّا نَأْتِى الْكُهَّانَ. قَالَ: فَلاَ تَأْتُوا الْكُهَّانَ. قَالَ قُلْتُ كُنَّا نَتَطَيَّرُ. قَالَ: فَلاَ تَأْتُوا الْكُهَّانَ. قَالَ: فَلاَ تَأْتُوا الْكُهَانَ. قَالَ قُلْتُ كُنَّا نَتَطَيَّرُ. قَالَ: فَلَا تَأْتُوا الْكُهَانَ. قَالَ قُلْتُ كُنَّا نَتَطَيَّرُ. قَالَ: فَلَا يَعْذَيْ فَلَا يَعْدَى نَفُسِهِ فَلاَ يَصُدَّكُمُ . (ملم) تَتَطَيَّرُ. قَالَ: فَلا يَحْدَرُ مَا يَ مُعَانَ مَا يَعُنَا مَا يَعُنَا اللَّهُ مُنَا مَا يَعُنَا مَا يَعُرَضُ مَا يَعُرَضُ مَا يَعُنَا مَا يَعُدَا يَحُدُونَا اللَّهُ مُنَا مَا يَعُدَا يَعُدَا يَعُدَى الْعُنْعُمَا فَا يَعُدَى مَا يَحُدُونَا مَا يَعُدَى الْعُنْ مُعَانَ مَا يَعُرَضُ مَا يَ أَنْ عَالَ قُلْنَا مَا يَعُرَضُ مَا يَعُمَدُنَا مَ اللَّهِ الْحَمَالَ مُ مَنْ قُلْلَ فَلُكُمُ مَا مَ مَا اللَّهُ مُوا يَ عُنَا مَ مَا يَعُنَا مِ اللَّهُ مُنَا مَا مَا يَعُنَا مَا يَعَانَ مَا مَا يَعُنَا مَا يَعُرُقُونَا مَا يَعُنَا مَا يَعُنَا مُ مَا يَ عَالَ مَا يَعُنَ مَ مَا يَ مَا مَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ عُرَضَ مَا يَ مُ مَا يَ عَامَ مَا يَ عَامَ مَا يَ مَا يَ عَامَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ عَامَ مَا يَ مَا يَ عَامَ مِ ما يُ عَامَ مَا يَ عَامَ مُ مَا يَ مَا يَ مَ عُرُ يَ مَا يَ عَامَ مُنْ ما يَ عَامَ مَا يَ عَامَ مُ مُ مَا يَ مَا يَ عُنْ مَا يَ عُنَا مَا يَ عُرُولُ مَا يُعَا مَا يَ عُرُمُ مَا يُ عُلُ مُ عُلَا يَ عَامَا مَا يُ عَامَ مَا يَ عَامَ مَا يَ عَامَ مُ مَا يَ عُنْ مَا يَ عَامَ مُ يَ عَا مَا مَا يَ مَا يَ عَامَ مُوا يَ عُنَا مُ عُنْ مُ مَا يَ عُنَا مُ يَ عَامَ مُوا يَ عَامَ مُ مُ يَ عُنَ مَا يَ عُنَا مُ عُنْ مُ مُ مُ مَا يَ عُنَا مُ مُ مَا يَ عُرُ مَا مُ مَا مُوا مَا مَا مُوا مُ عُرُ مَا مَا يَ مُوا مُ مَا مَ مَا مَا مُ مُوا مَ مَا مُ مَ مَا مُ مُ مَا مُ مُ مُ مَ

" اب کاہنوں کے پاس مت جاؤ ' میں نے کہا کہ ہم براشگون لیا کرتے تھے۔ آپ نے فرمایا: " یہ وہ خیال ہے جوتم میں سے سی کے دل میں گزرتا ہے لیکن اس کی وجہ سے تم اپنا کوئی کام نہ چھوڑو۔ ' تشریح: کہانت کی کٹی قسمیں ہیں: ایک سے کہ جن اور شیاطین کے تو سط سے اطراف کی خبریں معلوم کر کے بتائے۔ دوسرے جوتش اور علم نجوم کے ذریعے سے آیندہ کے واقعات کے بارے میں خبر دے حالال کہ اکثر ان کی با تیں جھوٹی ثابت ہوتی ہیں۔ اسی قسم میں ایک عرافت بھی ہے۔ عرآف اسے کہتے ہیں جو اسباب و علامات سے آیندہ ہونے والے واقعات کے بارے میں بیشین گوئی کرے۔ میں اری چیزیں کہانت کے ذمل میں آتی ہیں۔ شریعت نے ان سب سے روکا ہے۔ اور خدا پر بھروسہ کرنے کی تعلیم دی ہے۔ چناں چہ ایک حدیث میں ہے: مَن اَلَّی عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنُ شَیْءٍ لَمُ یُقُبَلُ لَهُ صَلَوةُ اَرْبَعِیْنَ لَیْلَةً. (ملم) '' جو تحض عرّاف کے پاس جائے اور

برے شگون کے بارے میں آپ فرماتے ہیں کہ کوئی ناپند یدہ چیز سامنے آجانے سے دل میں فطری طور سے ایک تر دوتو ضرور پیدا ہوتا ہے۔ مثلاً آپ کی ضروری کام کے اراد ے سے نگلے کہ پیر میں شوکرلگ گئی یا کسی نے ٹوک دیا کہ کہاں چلی اس سے دل میں بید خیال پیدا ہو سکتا ہے کہ شاید وہ کام جس کے لیے گھر سے نگلے تھے پورا نہ ہو سکے گا۔ مگر آ دمی کو دل میں اس طرح کے خیال کے آنے کی وجہ سے نیک کام سے باز نہیں آ ناچا ہے۔ بلکہ حدیث میں ہے: فَاِذَا رَای اَحَدُ حُمُ مَا یَکُرَهُ فَلَیَقُلُ: اَللَّهُ مَّ لَا یَاتِی بِالْحَسَنَاتِ اللَّ اَنْتَ وَلاَ یَدْفَعُ السَّیَّاتِ الاَّ اَنْتَ وَلاَ رَحُولَ وَلاَ قُوَّةً اللَّ بِاللَٰهِ (ابوداؤد)' جب تم میں سے کوئی ایس چیز دیکھے جے وہ ناپند کرتا ہے (یعنی جس سے شگونِ بدلیا جا تا ہے، جس سے دل میں وہم وظہان پیدا ہوتا ہے) تو چا ہے کہ بید دعا پڑھے: اے اللہ اچوں اور برائیوں کا لانے والا صرف تو ہے اور تو ہی رائیوں اور خرابیوں کو دور فرمانے والا ہے اورا کی حالت کا دوسری حالت میں بدلنا اور طاقت کا میسر آ نا اللہ کی مدد کے بغیر مکن نہیں۔'

تحوست <١> عَنُ أَنَسٌٍ قَالَ رَجُلٌ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ إِنَّا كُنَّا فِي دَارٍ كَثُرَ فِيْهَا عَدَدُنَا وَ أَمُوَالُنَا

كلامرنبوت جلدسوم

فَتَحَوَّلُنَا اللي دَارٍ قَلَّ فِيهَا عَدَدُنَا وَ أَمُوَ الْنَا فَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلوةُ وَالسَّلاَمُ ذَرُوُها ذَمِيْمَةً.

ترجمه: حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک شخص نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول، ہم ایک مکان میں رہتے تھے، جس میں ہمارے افراد کی تعداد بھی زیادہ تھی اور مال بھی ہمارے پاس بہت تھا۔ پھر ہم ایک دوسرے مکان میں منتقل ہو گئے تو اس میں ہماری تعداد میں بھی کمی ہوگئی اور ہمارے مال بھی تھوڑے سے رہ گئے۔ آپؓ نے فر مایا: '' اس مکان کو چھوڑ دوجو براہے۔'' تعشر یہ: یعنی جب شمیں دہ مکان راس نہیں آ رہا ہے تو اسے چھوڑ ہی دو۔ یہ بات جو دل میں بیٹھ گئی ہے کہ سارے نقصا نات کا سبب دہ ہے، اس خیال سے نجات بھی اسی صورت میں مل سکتی ہے کہ تم اس گھر کو چھوڑ کر کہیں اور رہائش اختیار کرلو۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ مختلف معلوم اور غیر معلوم اسباب کے تحت مختلف مقامات کی خاصیتیں جداگا نہ ہوتی ہیں۔جس جگہ سی قوم پر عذاب نازل ہوا ہواس جگہ سے جلد نگل جانے کا حکم خود نبی ہیں نے دیا ہے۔اس کے برعکس جس مقام پر خدا کے صالح بندوں کا قیام رہا ہوا در جہاں ان پر خدا کی خاص نوازشیں ہوئی ہوں، اس مقام سے اچھے اثرات اور برکات کی توقع بعد کے زمانے میں بھی کی جاسکتی ہے۔

(٢) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ عَنِ النَّبِيَّ النَّهُ اَنَّهُ قَالَ: إِنُ يَّكُ مِنَ السُّؤُمِ شَىءٌ فَفِى الْفَرَسِ وَالْمَرُأَةِ وَالدَّارِ.

ترجمه: حضرت ابن عمر ؓ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:'' اگر نحوست کسی چیز میں ہوتو دہ گھوڑے،عورت اور گھر میں ہوگی۔''

تشریح: عورت اور گھر کی اہمیت سے کسی کوانکار نہیں ہو سکتا ۔ گھوڑ نے کو بھی اہل عرب میں خاص اہمیت حاصل تھی ۔ اس لیے عورت اور گھر کے ساتھ گھوڑ نے کا بھی ذکر فر مایا گیا کہ ان نتیوں کے سلسلے میں آ دمی کو محتاط رہنے کی ضرورت ہے ۔ عام چیز وں کے بارے میں خواہ آ دمی کوزیادہ پر وا نہ ہولیکن ان تین چیز وں کے بارے میں اس کی بے پر وائی نقصان اور پریثانی کا باعث ہو کتی ہے۔ گھوڑ ا، عورت اور گھر اگر باعث پر یشانی ثابت ہوئے تو زندگی عذاب بن جائے گی۔ اس لیے گھوڑ اخرید تے وقت ہے د کھ لینا ضروری ہے کہ اس میں کوئی عیب تو نہیں ہے۔ ایسا نہ ہو کہ سواری جس غرض کے لیے اسے خریدا ہے وہ اس کے لائق نہ ہو یہی بات عورت کے بارے میں بھی کہی جاسکتی ہے۔شادی سے پہلے آ دمی کو بیچن ہے کہ وہ اطمینان کرلے کہ عورت کا مزاج کیسا ہے؟ اپنے دین کے لحاظ سے وہ کیسی ہے؟ اسی طرح اس کی صحت کے بارے میں بھی اطمینان حاصل کر لینا چاہیے۔عورت اگر زبان دراز یا بانجھ ہے تو وہ مرد کے لیے پریشانی پیدا کر سکتی ہے۔ گھر کے بارے میں بھی بید کچھ لینا چاہیے کہ وہ تنگ نہ ہواور ہم سا مید بھی برے نہ ہوں۔

سحر بإجادو باللهِ وَالسِّحُرُ. (بخاری) ترجمه: حضرت ابو ہر بریہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظ نے فرمایا: '' ہلاک کرنے والی چیز وں یعنی خدا کا شریک ٹھیرانے اور جادو سے بچو۔'' تشريح: اس حديث سے معلوم ہوا کہ جن اور صداقت کی تعليم کے خلاف جتنی بھی چيزيں ہيں اسلام اُن کومٹا ناچا ہتا ہے۔ وہ جہل کے بجائے علم، بعقل اور سفاہت کے بجائے فہم وبصيرت، دجل وفریب کے بجائے حقیقت پسندی ظلم کے بجائے عدل اور تاریکی کے بجائے روشنی کو پسند کرتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ اس کے پیروؤں کا ذہن خالص علمی اور سائنٹنک ہو، وہ تو ہمات کے اند هیروں کے گرفتار نہ ہوں ۔ان کی زندگی میں خالص تو حیداور خدا پر تن کا رنگ ہو۔ اس حدیث میں شرک و سحر کومہلکات میں شار کیا گیا ہے۔ شرک کا ارتکاب کر کے آ دمی این اصل فطرت ادرایے ضمیر کی آ داز کا گلا گھونٹ دیتا ہے۔اس طرح وہ بتاہی ادر ہلاکت کے ایسے میں غارمیں جاگرتا ہے۔ جہاں اس کے لیے دائی عذاب مقدر ہے، جس سے چھٹکارایا نا اس کے لیے مکن نہ ہوگا۔شرک سے انسان کی فطرت مسخ ہو جاتی ہے اور اس کی اخلاقی ور دحانی ترقی کے سارے ہی درواز بے مسدود ہوجاتے ہیں۔خدا پرافتر ااور بدترین جھوٹ کے سواشرک کی اورکوئی حقیقت نہیں ہے۔شرک ظلم عظیم ہے،اسی لیے کہا بڑ میں اس کا ذکر سرفہرست آتا ہے۔ شرک خدا کی ذات وصفات اور اس کے حقوق و اختیارات میں دوسروں کوشریک کرنے کا نام ہے۔ جوصفات خاص خدا کے لیے مختص ہیں ان سے کسی دوسرے کو متصف سمجھنا،

خدا کے سواکسی دوسر کے کوشیقی حاجت روااور مشکل کشا قرار دینا، خدا کے علاوہ دوسروں کی پرستش کرنا اورزندگی میں ان کووہ مقام دینا جو صرف خدا کا مقام ہوسکتا ہے، شرک ہے۔ اسی طرح خدا کی مستی اور اس کی ذات میں کسی کو شامل اور شریک سمجھنا بھی شرک ہے۔ مشلاً کسی کو خدا کا بیٹا اور اولا د قرار دیناوغیرہ۔ خدا کی نہ تو ذات میں کوئی شریک ہوسکتا ہے اور نہ اس کی صفات میں کوئی اس کا ہمسر ہوسکتا ہے۔ حقیقی مطاع اور حاکم بھی وہی ہے۔ اس کے برخلاف دوسروں کی رہنمائی کو اپنے لیے نجات وفلاح کا ذریعہ بچھنا بھی شرک کا ایک فتیج صورت ہے۔

شرک کے علاوہ دوسری چیز جسے اس حدیث میں انسان کے لیے ہلاک خیز اور تباہ کن قرار دیا گیا ہے وہ سحر یعنی جادو ہے۔ جادد کورواج دینایا کسی پر جادو کرنا قطعاً حرام ہے۔ جادو میں فریب کاری سے کام لیا جاتا ہے اور کبھی ایسے منتر پڑھے جاتے ہیں، جن میں خبیث ارواح سے مدد لی جاتی ہے۔ جادو میں کمال حاصل کرنے کے لیے کبھی ایسے اشغال بھی اختیار کیے جاتے ہیں کہ جو دین وایمان کے منافی ہوتے ہیں۔ پھرزمانہ ماضی میں جادو کے ذریعے سے بالعموم لوگوں کو جانی نقصان پہچانے کی کوشش کی جاتی تھی۔ زن وشو کے درمیان اس کے ذریعے سے جدائی ڈالنا تو عام بات تھی۔

يوں عربی زبان میں ہر محیر العقول چیز کو تحرکہتے ہیں، جس کی حیرت انگیز کی کے اسباب نگا ہوں سے پوشیدہ ہوں ۔ یہ بھی ایک طرح کا سحر ہے کہ دواؤں اور اشیاء کے مخفی اثر ات وخواص کے ذریعے سے عجیب وغریب کر شے دکھاتے ہیں ۔ لوگ چوں کہ اصل راز سے بے خبر ہوتے ہیں اس لیے وہ حیرت زدہ ہوکررہ جاتے ہیں ۔ کبھی ہاتھ کی صفائی سے کام لے کرلوگوں کو متحیر کیا جاتا ہو۔ سحر کی ایک قسم یہ بھی ہے کہ آ دمی توجہ، دھیان اور حواسِ خمسہ کی تو توں کو دماغ میں مجتمع کر کے اور کمال یک تو کی پیدا کر کے کچھالی توت حاصل کرتا ہے کہ اس کے ذریعے سے جو اس کی قوت مختلہ میں ہوتا ہے، اسے مشکل کر کے سامنے لاتا ہے ۔ ایسا عملیات جو کفر و شرک سے پاک ہوا سے مطقاً حرام نہیں کہہ سکتے ۔ البتہ اس کے غلط استعال کو نا جا کڑا ور حرام ہی کہا جا کا گا ہوں نظر را کہ ن

ترجمه: حفرت ابو ہر برة مے روايت ب كدر سول خدا الله في فرمايا: " نظر سي ب - "

تشريح: ليحنى كى نظر كى كولگ سكتى ہے۔ اور جس كونظر لكى مولى موده اس كى دجہ سے بيار موسكتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا كہ آ دمى كنفس اور اس كى نگاہ ميں تا شير كا پايا جانا ناممكن نہيں ہے، جس طرح بعض نظر سے حسد اور خبث طبيع كى وجہ سے ضرر ونقصان پن پنجا ہے اسى طرح اس كے برعكس پاك باطن اور ابل اللہ كى نظر اسمبر كا درجہ ركھتى ہے۔ ان كى نگاہ كے اثر سے كتنے ہى لوگوں كى زند گيوں ميں انقلاب آ جاتا ہے اور وہ غلط راستے كوترك كركے نيك اور صالح بن جاتے ہيں۔ بعض لوگ اپنى توجہ دوسروں پر ڈالتے ہيں تو اس كا ان پر اثر مرتب ہوتا ہے۔ اگر آ دمى كى ميتى يعض لوگ اپنى توجہ دوسروں پر ڈالتے ہيں تو اس كا ان پر اثر مرتب ہوتا ہے۔ اگر آ دمى كى توتو توجہ زيادہ برتھى ہوتو وہ دور در از مقامات پر رہنے والے خص پر بھى اپنا اثر ڈال سكتا ہے۔ ئيلى قوتو ارادى اور قوت نوسى كا كر شمہ بينا ٹرم اور ميسمر ازم يا قوتو تسخير بھى ہے۔ اس ميں آ دمى كى قوتو ارادى اور قوت نوسى كا كر شمہ بينا ٹرم اور ميسمر ازم يا قوتو تسخير بھى ہے۔ اس ميں آ دمى كى قوتو ارادى اور قوت نوسى كا كر شمہ بينا ٹرم اور ميسمر ازم يا قوتو تسخير بھى ہے۔ اس ميں آ دمى كى موتو ارادى اور قوت نوسى كا كر شمہ بينا ٹرم اور ميسمر ازم يا قوت تو خير بھى ہے۔ اس ميں آ دمى كى معلم ميں ہيں ہمى اصول كا م كر تا ہے۔ تو جہ كے ذريع سے بعض امراض كا علاج بھى كى يا جا تے ہے۔ موتو ارادى اور قوت نوسى كا كر شمہ بينا ٹرم اور ميسمر ازم يا قوت تو خير بھى ہے۔ اس ميں آ دمى كى موتو ارادى جس قدر تو كى ہوگى اتنا ہى زيادہ وہ اپنے مل ميں كا مياب ہوگا۔ اس قوت كوشت اور س

جهاڑ پھونک

(1) عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهُ يَقُولُ رَحَصَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَارِعَةً الْحَيَّةِ وَ قَالَ لِاَسْمَاءَ بِنُتِ عُمَيْسٍ مَالِى اَرَى اَجْسَامَ بَنِى اَحِى ضَارِعَةً تُصِيبُهُمُ الْحَاجَة. قَالَتُ: لاَ وَلَكِنَّ الْعَيْنَ تُسُرِعُ اللَّهِمَ. قَالَ اَرُقِيْهِمُ. قَالَ اَرُقِيهُم فَعَرَضُتُ عَلَيْهِ. قَالَ ارْقِيْهِم. (ملم) ترجعه: حضرت جابر بن عبداللَّهُ بيان كرت بي كه رسول اللَّه يَلْتَقْدَ عَرْم كَلوُلُول كوسان كرجعارُ پُوونك كى اجازت دى اوراساء بنت عميس سفر ما ياك. '' كيا وجه ب كه ميں اي بهائى كرجوارُ پُوونك كى اجازت دى اوراساء بنت عميس سفر ما ياك.'' كيا وجه ب كه ميں اي بهائى كرجوارُ پُونك كى اجازت دى اوراساء بنت عميس سفر ما ياك.'' كيا وجه ب كه ميں اي بهائى كرجوارُ پُوونك كى اجازت دى اوراساء بنت عميس خدر ما ياك.'' كيا وجه ب كه ميں اي نظر كرجوارُ باد كيور باد كير با بك راحان كرت بي كه رسول اللَّه يَلْخُ فَعْنَ مَنْ كرجوارُ باد كير با من عراب كي ما جازت دى اوراساء بنت عميس خدر ما ياك.'' كيا وجه ب كه ميں اي نظر كرجوارُ باد كير با من مايا:'' كوئى جوارُ بيونك كرو ـ'' وحفرت اساءً بن كر ماي كر بي بلكه أحسن كر ما مان ماي ماي ماي بلك ما بي ماي بلك الماي ماي بي بي بي كه قال الله من ماي كر ماي كه بي بي ماي بلك ماي بي بي ما كم كر ما ماي من من مايا:'' مونك كي اور با يا ماي بي ماي ماي كر الماء بي مايك كر ما ماي بي مايك ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي مايك كر ما ماي بي ماي كر بي ماي بي مايك كر ما ماي محمارُ بي وي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي بي ماي ماي بي بي ماي ب

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جھاڑ پھونک اوراس سلسلے میں جوکلمات پڑھے جاتے ہیں وہ اثر سے خالی نہیں ہوتے ۔ تجریات بتاتے ہیں کہ جھاڑ پھونک اور جھاڑ پھونک کے کلمات اپنا

٣٩٣

كلامرنبوت جلدسوم

خاص اثر رکھتے ہیں۔ زہر یلے سانپ کے ڈینے سے کتنی ہی موتیں ہوتی رہتی ہیں۔ سانپ کے زہر کوزاکل کرنے کی ایک دعا مجھے معلوم تھی۔ میں نے اسے اپنے ایک عزیز کو سکھا دیا۔ چند سال کے اندراس نے اس کے ذریعے سے دوسو سے زیادہ مارگزیدہ لوگوں کی جان بچائی۔ بہت سے لوگ حیران ہو کررہ گئے اور دہ پیت لیم کرنے پر مجبور ہوئے کہ م ص کلمات میں خدانے حیرت انگیز اثر رکھے ہیں۔ اس کی مادّ کی توجیہ خواہ نہ کی جاسے کیکن اس حقیقت سے انکار مکن نہیں کہ ان کے حیرت انگیز اثر ات خاہر ہوتے ہیں۔

(٢) وَ عَنُ عَوْفِ بُنِ مَالِكِ الْأَشُجَعِيُّ قَالَ: كُنَّا نَرُقِى فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقُلْنَا يَا رَسُولُ اللهِ كَيْفَ تَرَى فِى ذَلِكَ؟ فَقَالَ اَعُرِضُوا عَلَى رُقَاكُمُ لاَ بَأُسَ بِالرُّقَى مَا لَمُ يَكُنُ فِيْهِ شِرُكٌ.

قر جمه: حضرت عوف بن ما لک انتجعی بیان کرتے ہیں کہ ہم زمانۂ جاہلیت میں جھاڑ پھو تک کیا کرتے تھے۔ ہم نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول، اس کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: '' اپنے افسوں (منتروں) کو میرے سامنے پیش کرو۔ جھاڑ پھو نک کے افسوں میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ اگر اس میں شرک کی کوئی بات نہ ہو۔'

تشريح: جمارُ پحونک اوراس میں پڑ ھے جانے والے کلمات میں اگرکوئی مشرکانہ بات ہو پھر وہ مومن کے لیے حرام ہے صحت کے لیے ایپنا یمان کو کس صورت میں بھی گنوایا نہیں جاسکتا۔ (۳) وَ عَنِ الشِّفَآءِ بِنُتِ عَبُدِ اللَّهِ قَالَتُ: دَخَلَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَیْتِ اللَّهِ وَ اَنَا عِندَ حَفُصَةَ فَقَالَ: اَلاَ تُعَلِّمِیُنَ هاذِہ رُقْیَةَ النَّمُلَةِ حَمَا عَلَّمُتِیْهَا الْکِتَابَةَ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت شفاء بنت عبداللَّهُ بیان کرتی ہیں کہ میں حضرت حصلہ کے پاس بیٹھی تھی کہ رسول اللہ سے تشریف لائے اور فرمایا کہ انھیں (یعنی حضرت حصلہ کو) نملہ کا افسوں نہیں سکھا دیتیں، جس طرح تم نے انھیں کھنا سکھا ہے۔'

تشریح: شفاءلقب ہے۔ اصل نام ان کا لیلیٰ تھا۔ آپ عبداللّٰہ بن شمس کی دختر تھیں۔ نبی ﷺ دو پہر میں قیلولہ کے لیےان کے یہاں تشریف لے جاتے تھے۔

نملہان پھنسیوں کو کہتے ہیں جو پسلیوں پر کلتی ہیں جن سے آ دمی کو بڑی تکلیف اٹھانی پڑتی ہے۔ان کی وجہ سے ایسامحسوں ہوتا ہے جیسے ان پھنسیوں کی جگہ چیو نٹیاں رینگتی ہوں۔غالبًا اسی مناسبت سے ان پھنسیوں کونملہ کہنے گئے۔ پیحدیث بتاتی ہے کہ کسی مفید اور کار آمڈن کے سیھنے سکھانے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ مردوں کی طرح عورتیں بھی ضروری علوم سے ہمرہ مند ہونے کا پوراحق رکھتی ہیں۔ کتابت کی ضرورت اور اہمیت سے کون ناداقف ہوسکتا ہے۔ آج کے دور میں تو فن تحریر ہی نہیں کمپیوٹر دغیرہ نے بھی اتن اہمیت حاصل کر لی ہے کہ ان میں مہمارت حاصل کرنادقت کی ایک اہم ضرورت ہے۔ علا**ن و معالجہ** 

(1) عَنُ أَبِى هُوَ يُوَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ : مَا أَنْزَلَ اللَّهُ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ
 (جارى)

ترجمہ: حضرت ابو ہر بر ہ مے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فرمایا: '' اللہ تعالیٰ نے کوئی ایس بیاری پیدانہیں کی ، جس کے لیے شفااس نے نازل نہ کی ہو۔''

**تنشریح:** یعنی انسان اگرد نیا میں مختلف امراض میں مبتلا ہوتا ہے تو خدانے ان امراض کی دوائیں بھی پیدافر مائی ہیں۔انسان کوان دواؤں سے فائد ہا ٹھا نا چاہیے۔

ترجمہ: حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' ہر مرض کی دواہے۔لہذا جب دوا مرض کے مطابق ہوتی ہے تو خدا کے حکم سے بیارا چھا ہوجا تاہے۔' تشریح: یعنی اصل میں شفادینے والا خدا ہی ہے۔ دواؤں میں بیاری کو دور کرنے کی خاصیت اس نے رکھی ہے۔کسی مرض میں دوااسی وقت اثر انداز ہوتی ہے، جب خدا کا حکم ہوتا ہے۔اس کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ خدا کے احسان وکرم کے احساس سے دل کبھی خالی نہ رہے۔

ഗര

حسن معاشرت

کسی معاشرے میں صرف عدل دانصاف کا قیام ہی کا فی نہیں ہوتا۔معاشرے میں حسن د دل ُشی اور خوش گوار فضا اس دقت پیدا ہوتی ہے، جب اس کے افراد میں باہم الفت دمحبت اور یگانگت پائی جاتی ہو۔ وہ ایک دوسرے سے بے زارنہ ہوں بلکہ وہ باہم ایک دوسرے کے لیےاپنے دلوں میں بہترین جذبات رکھتے ہوں۔خودغرضی کے بجائے ایثاران کا شعار ہو۔خود کھانے کے مقابلے میں دوسروں کوکھلانے میں ان کوزیادہ لذی محسوس ہوتی ہو۔اصل راحت أخصی تچھ لینے میں نہیں بلکہ ددسروں کو دینے میں ملتی ہو۔ دنیا میں رہ کرانھیں دنیا سے زیادہ آخرت کاشعور ہو۔ اس صورت میں ظاہر ہے کہ ان کا نقطہ نظر ان لوگوں سے بالکل مختلف ہوگا، جو اس موجودہ دنیا میں سب کچھ یالینے کے آرزدمند ہوں۔اور یہاں کی کامیابی ان کے نزد یک اصل کامیابی اور یہاں کا خسارہ ان کی نگاہ میں اصل خسارہ ہو۔اس طرح کےلوگ بالکل اپنے جسم کے آس پاس زندگی گزارتے ہیں۔روح بھی کوئی چیز ہےادراس کے بھی کچھ مطالبات ادر تقاضے ہو سکتے ہیں،اس کے بارے میں غور وفکر کرنے کے لیےان کے پاس بالکل ہی وقت نہیں ہوتا۔ چوں کہان کی زندگی کا دائرہ دنیا ہی تک محدود ہوتا ہے اس لیے ان سے سی بڑی قربانی کی تو قع نہیں کی جاسکتی۔ادر ندان سے اس کی امید کی جاسکتی ہے کہ وہ زندگی کے اصل راز اور اس کے اصل مقصد کو پیچھنے میں دلچ یہی لے سکتے ہیں۔ اس طرح کے لوگوں کی زندگی کا حاصل دنیا و مافیہا کے سوا اور کچھنہیں ہوتا۔ان کی تہذیب کی اساس مادی فوائد ہوتے ہیں۔اس کے سوا وہ کسی روحانی ضرورت کا احساس نہیں رکھتے۔ جب خودغرضی اور عاجلہ پیندی ہی ان کی زندگی کااصل محور ہوتا ہے تو پھروہ انسانیت پر جو ظلم وستم بھی روارکھیں اس پر تعجب نہیں کیا جاسکتا۔ان میں حیااور غیرت اور سوز ودر دمندی نام کی کوئی چیز نہ ہوگی۔ان کا ساراد جود بےحسی کی حا در ہے ڈ ھکا ہوگا۔ بڑے سے بڑےحا دثات اور

عبرت ناک واقعات بھی اٹھیں بیدارکرنے میں نا کام ہی رہتے ہیں۔ معاشرے میں اسلام افراد کو کیسا دیکھنا چاہتا ہے اس کا اندازہ نبی ﷺ کی ان پا کیزہ نغلیمات ہے کیا جاسکتا ہے، جوآ پؓ نے اس سلسلے میں اپنے پیروؤں کودی ہیں۔ 
 انَسُ قَالَ رَأَى النَّبِّيَّ النِّسَاءَ وَالصِّبْيَانَ مُقْبِلِيْنَ قَالَ حَسِبْتُ أَنَّهُ
 </l> قَالَ مِنُ عُرُسٍ فَقَامَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ مُمْثِلاً فَقَالَ: اَللَّهُمَّ انْتُمُ مِنُ اَحَبّ النَّاسِ إلَى قَالَهَا ثَلاَتَ مِرَارٍ. (بخاری) ترجمہ: حضرت انس سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے عورتوں اور بچوں کو غالباً کسی شادی سے آت ہوئے دیکھا تونبی ﷺ سروقد کھڑے ہو گئے اور تین مرتبہ فرمایا: ' خدا شاہد ہے کہتم مجھے سب سے زیادہ پیارے اور محبوب ہو۔'' تشریح: حضور ﷺ کاس ارشادِ مبارک سے اس کا بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ پنج برکوا پنے پیروؤں اوران کے اہل وعیال سے کس درجہ محبت کا تعلق ہوتا ہے۔محبت والفت کا یہی تعلق اسلامی اجتماعیت کی اصل روح ہے، جس کو کبھی نظرا نداز نہیں کیا جا سکتا۔ پیخمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنے جذبات کا اظہار کرکے ہماری رہنمائی فرمائی ہے کہ ہمیں باہم ایک دوسرے کے ساتھ کتنا گہرا اور محبت آ میز تعلق رکھنا چاہیے۔ اور بیدا یک حقیقت ہے کہ اس ربط و تعلق کے بغیر معاشر کوخوشیوں اور مسرتوں ہے معمور دیکھنے کاخواب بھی بھی شرمند ہ تعبیر نہیں ہو سکتا۔ <٢> وَعَنُ أُمَّ خَالِدٍ بنُتِ خَالِدٍ قَالَتُ: قَدِمُتُ مِنُ اَرْضِ الْحَبُشَةِ وَ اَنَا جُوَيُرِيَةٌ فَكَسَانِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ حَمِيْصَةً لَهَا اعْلاَمٌ فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَمُ عَ الْأَعْلاَمَ بِيَدِهِ وَ يَقُوُلُ سَنَاهُ سَنَاهُ. (بخاری) ترجمه: أم خالد بنت خالد فرماتي بي كديس حجوتى بجي تقى، جب سرزين حبشه - آئى-رسول اللَّدَ في محصابك جا دراوڑ ھنے كے ليے عطافر مائى، جس ميں درخت دغيرہ كى تصوير يں تقييں۔ رسول الله يظفران تصاوير پر ہاتھ پھير کرفر مارہے تھے:'' کیسےا چھے ہیں یہ، کیسےا چھے ہیں ہے۔'' تشریح: یہ سی شخص کی عظمت کی دلیل ہے کہ وہ جھوٹے بچوں تک کی نفسیات کا لحاظ رکھ سکے اور انھیں خوش کرنے کے لیےان کے احساسات وجذبات کی نہ صرف بید کہ ترجمانی کر سکے بلکہ ان کی خوشیوں میں شریک ہوکر وہ خوداپنی مسرتوں میں اضافہ کرے۔ جولوگ اپنے آپ کوفکر کی اتن

بلندى پر فائز سمجص للله بي كە أخيس بچول كى معصوم دنيا سے كوئى سروكار نہيں ہوتا، حقيقت ميں وہ انسانى زندگى سے دور اور بہت دور چلے جاتے بيں اور اسے بھى بھى خوش آيند قرار نہيں ديا جا سكتا۔ (٣) وَ عَنُ أَبِى هُرَيُرَةٌ عَنُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَعْنَ أَ الْمُؤُمِنُ أَخُوا الْمُؤُمِنِ يَكُفُ عَنْهُ صَيْعَتَهُ وَ يَحُوطُهُ مِن وَرَائِهِ. (ابوداؤد) ترجمه: حضرت ابو ہريرة سے روايت ہے كه رسول الله علي نے فرمايا: ' مون مون كا آيند الدور الله علي مردا و ہے اور مون مون كا بھائى ہے ۔ وہ اسے نقصان اور ہلاكت سے بچا تا ہے اور غائبانه ال

تشریح: آئینہ جس قدرصاف شفاف ہو بہتر ہے۔ اگروہ میلا ہوتو اس سے آئینہ کا کا مہیں لیا جاسکتا، جس طرح آئینہ دیکھ کر لوگ اپنے کو سنوارتے ہیں اسی طرح مومن اپنے بھائیوں کی اصلاح اور درسی کا ذریعہ ہوتا ہے۔ آئینہ راز دار بھی ہوتا ہے۔ وہ کسی کے چہرے کا کوئی عیب صرف اسی پر ظاہر کرتا ہے۔ دوسروں پرکسی کے عیب ظاہر نہیں کرتا اور نہ وہ کسی کے عیب کواپنے اندر محفوظ رکھنے کی کوشش کرتا ہے۔ آ دمی کے سما منے سے ہٹ جانے کے بعد آئینہ میں اس کا کوئی عکس واثر باقی نہیں رہتا۔

بیحدیث مومن کا ایک خاص دصف بیہ بیان کرتی ہے کہ مومن څخص اپنے بھائی کی عدم موجودگی میں اس کے مال اور عزت کی حفاظت کرتا ہے اور اسے دہ اپنا فرض سمجھتا ہے۔اگر بھائی کی عزت پرحملہ ہوتا ہے تو دہ اسے دفع کرنے کی کوشش کرتا ہے۔اسے اس کی فکر ہوتی ہے کہ بھائی کی آبر دہرگز مجروح نہ ہو۔

(٣) وَ عَنُ آبِي الدَّرُدَاءِ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْ مَنْ رَدُولُ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ قَالَ: إصْلاَحُ دَرْجَةِ الصِّيامِ وَالصَّدَقَةِ؟ قَالُوُا بَلَى يَا رَسُوُلَ اللَّهِ قَالَ: إصْلاَحُ دَرْجَةِ الصِّيامِ وَ فَسَادُ ذَاتِ الْبَيْنِ الْحَالِقَةُ.

ترجمه: حفرت ابودرداء م ایت ب که رسول خدا یک نے فرمایا: '' کیا میں شمصیں بتا وَں که روزے، نماز اور صدقہ سے بھی درجہ میں افضل کیا چیز ہے؟ ''لوگوں نے عرض کیا کہ کیوں نہیں، اے اللہ کے رسول ، آپ نے فرمایا: '' آپس میں صلح کرانا اور باہمی بگاڑوہ چیز ہے جومونڈ دینے والی ہے۔' تشریح: بیر حدیث بتاتی ہے کہ لوگوں میں صلح کرانا اور ان کے جھگڑوں کو دور کرنا اسلام کی نگاہ

میں س درجہ کی نیکی ہے۔اسے نماز اورصد قات سے بھی افضل قرار دیا جارہا ہے۔ آپس کے بہتر اورخوش گوار تعلقات اس بات کا ثبوت ہوتے ہیں کہ ہم وہ زندگی حاصل کر سکے ہیں، جواسلام میں مطلوب ہے۔لیکن اگر ہماری اصلاح نہ ہو سکی اور ہماری قوتیں ایک دوسر ےکوزک پہنچانے میں صرف ہور ہی ہیں تو اس کا مطلب اس کے سوااور کیا ہو سکتا ہے کہ ہماری نمازیں اور ہمارے صدقات این اصل روح سےخالی ہی ہیں ۔نما زاورصد قہ دونوں ہی کی اصل روح لطافت ِاحساس ہے۔ دونوں میں کارفر مامحبت ہی ہوتی ہے۔خدا کی محبت سے اپنے دل کومعمور رکھنا اور اس کے بندوں ہے محبت اور ہمدردی کاتعلق قائم کرنا ہی اصل دین ہے۔اس مادی دنیا میں ہمارے دین کا حقیقی اظہار ہمارےاپنے باہمی تعلقات کے ذریعے سے بی ہوتا ہے۔خدا ہم سے کتنا راضی اور خوش ہے اس کے جاننے کا ذریعہ ہمارے پاس نہیں ہے۔لیکن اس کے بندوں کوہم نے کتنا آ رام پہنچایا اور وہ ہم سے کتنا مطمئن ہیں، اسے آسانی سے معلوم کیا جاسکتا ہے۔ اس لیے سے پیانہ ایسا ہے، جس کے ذریعے سے ہم بہ آسانی اندازہ کر سکتے ہیں کہ ہمارا دین کتنا درست ہے اس لیے اصلاح ذات البین کوجتنی بھی اہمیت دی جائے وہ کم ہے۔اب اگر ہم دیکھتے ہیں کہ کوئی شخص فتنہ د فساد کے دریے ہے اور وہ لوگوں کے تعلقات خراب کرنے میں لگا ہوا ہے تو اس سے اس کی ساری ہی نیکیوں پر پانی پھرجا تا ہےاوراس کے سارے ہی نیک اعمال بے معنی ہوکررہ جاتے ہیں۔ (۵) وَ عَنُ عَائِشَةٌ قَالَتُ: كَانَ النَّبِيُّ اللَّهِ إِذَا بَلَغَهُ عَنِ الرَّجُلِ الشَّيْءُ لَمُ يَقُلُ مَا بَالُ فُلاَن يَقُوُلُ وَ لَكِنُ يَقُوُلُ: مَا بَالُ أَقُوَامٍ يَقُولُونَ كَذَا وَ كَذَا. (ابوداوَد) **ترجمه**: حفَّرت عائشَهْ بیان فرماتی ہیں کہ نبی ﷺ کو جب ً سی شخص کی سی بری بات کی خبر پینچتی تو آپ مینہ فرماتے کہ فلال شخص کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ ایسا کہتا ہے بلکہ آپ فرماتے:'' لوگوں کا کیا حال ہوگیا ہے کہ وہ ایسااور ایسا کہتے ہیں۔' تشریح: یعنی کسی کانام لے کراس کی برائی کا تذکرہ نہیں کرتے تھے کہ اس سے اس کی رسوائی ہوگی۔ آ بے عام انداز میں تنبیہ فرماتے کہ وہ څخص اپنی اصلاح کرلے اور رسوانہ ہو۔ حتی الا مکان

آ پَّى كُوشْ يَهُى موتى تَقْى كَدَآ دى كى عزت اوراس كى آبر دكو مجروح مونے سے بچايا جائے۔ (٢> وَ عَنِ ابْنِ عُمَرٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ : إِنَّ اَبَرَّ الْبِرِّ اَنُ يَصِلَ الرَّجُلُ اَهُلَ وُدِّ اَبِيُهِ بَعُدَ اَنُ تَوَلَىَّ الْأَبُ.

سعادت مندی ہے ہے کہ آ دمی اپنے باپ کے دوستوں کے ساتھ اس کے مرنے کے بعد اچھا سلوک کرےاورتعلق بنائے رکھے۔' تشريح: باب خواه دنیا سے کوچ کر گیا ہو یا گھر پر موجود نہ ہو بیٹے کا فرض ہے کہ وہ اپنے باپ ک نیابت کرے۔ اور اس کے ملنے جلنے والے دوستوں کو بید محسوس نہ ہونے دے کہ اب انھیں پیچاننے والا کوئی نہیں ہے۔ بینہایت سعادت اور وفا شعاری کی بات ہے کہ باپ کے موجود نہ ر بنے پر بھی بیٹے کواس کے حقوق کا پاس دلحاظ ہو۔ (2) وَ عَنُ جَابِرٌ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ تَاتِينُ: لاَ تَحْقِرَنَّ مِنَ الْمَعُرُوفِ شَيْئًا وَ إِنَّ مِنَ الْمَعُرُوُفِّ اَنُ تَلَقَ اَخَاكَ بِوَجُهٍ طِلْقٍ وَ اَنُ تُفُرِغَ مِنُ دَلُوِكَ فِي اِنَآءِ أخبُكَ. (زندی) ترجمہ: حضرت جابڑ سے روایت ہے کہ رسولِ خداﷺ نے فر مایا:'' تم نیکی اور حسنِ سلوک سے تعلق رکھنے والی کسی بھی چیز کوحقیر نہ مجھو۔اور نیکی کی ایک صورت یہ بھی ہے کہتم اپنے بھائی سے خندہ پیشانی سے ملواور بیر کہتم اپنے ڈول سےاپنے بھائی کے برتن میں پانی ڈال دو۔'' تشريح: بحائی سے شگفتہ روئی کے ساتھ ملنے اور بھائی کے برتن میں اپنے ڈول سے پانی ڈالنے کا ذکر بطور مثال ذکر فرمایا گیا ہے۔مطلب سے ہے کہ نیکی کا بظاہر چھوٹے سے چھوٹا کا مبھی ایسا نہیں ہے کہا سے حچوٹا کہا جائے۔اس سے پیچی معلوم ہوا کہ نیکی اور احسان دولت برموقوف نہیں ہے۔ نا دارشخص کونیکی کے مواقع ملتے رہتے ہیں۔ بھائی سے مل کرا ظہارِ مسرت کرنے یا اس کے برتن میں پانی ڈال دینے میں کہاں کسی سرمایہ اور دولت کی ضرورت پیش آتی ہے۔ حضور ﷺ كى تعليمات پراگر عمل كيا كيا جائة آپ خود بخو دنصور كريسكت بي كه جمار بر آپس كے تعلقات میں کتنی دل کشی اورحسن پیدا ہوجائے گا۔ (٨) وَ عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ عُمَرٌ قَالَ: جاءَ رَجُلٌ إلَى النَّبِي عَنْ اللَّهِ فَقَالَ: يَا رَسُوُلَ اللهِ: كَمُ أَعْفُوا عَنِ الْخَادِمِ فَصَمَتَ عَنُهُ النَّبِيُّ عَلَيْ أُمَّ قَالَ: يَا رَسُوُلَ اللهِ، كَمُ اَعْفُوا عَنِ الْخَادِمِ؟ قَالَ: كُلَّ يَوُمٍ سَبُعِيْنَ مَرَّةً. (تذى) **ترجمہ**: حضرت عبداللَّد بن عمرٌ سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔

ترجمه: حضرت ابن عمر من روايت ب كه نبى على فرمايا: " يقدينا بهتر نيكى اورنهايت

اس نے عرض کیا کہ یارسول اللہ، میں اپنے خادم کا قصورکتنی د فعہ معاف کروں؟ نبی ﷺ نے اسے کوئی جواب نہیں دیا اور خاموش رہے۔ اس نے پھر کہا یا رسول اللہ، میں اپنے خادم کوکنٹی دفعہ معاف كرو؟ آ ڀُ نے فرمايا:'' ہرروزستر دفعہ۔'' **تشریح:** آپؓ خاموش رہے کہ بی<sup>بھ</sup>ی کوئی پوچھنے کی بات ہے کہ <sup>س</sup>ی کومعاف کرنے کی کیا حد مقرر ہے۔ کیا بھی وہ ذوق پیدانہیں ہوا کہ میہ وال کرنے کی ضرورت ہی پیش نہ آتی۔ ہرروزستر بارمعاف کرویعنی نیکی اورحسن اخلاق کی کوئی حدنہیں ہوا کرتی۔ترحم اور حسن اخلاق توییہ ہے کہ آ دمی عفود درگز رہے کام لیتارہے۔خادم اگر بالفرض دن میں ستر دفعہ قصور کرتا ہےتو بھی اسے معاف ہی کیاجائے۔البتہ اس کی اصلاح کا مناسب طریقہ اختیار کیاجا سکتا ہے۔ وَ عَنُهُ قَالَ: صَعِدَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَّهُ ٱلْمِنْبَرَ فَنَادَى بِصَوْتٍ رَفِيُع يَا مَعُشَرَ مَنُ ٱسُلَمَ بِلِسَانِهِ وَ لَمُ يُفْضِى الْإِيْمَانُ اللِّي قَلْبِهِ لاَ تُؤُذُوا الْمُسْلِمِيْنَ وَلاَ تُغَيّرُوُهُمُ وَلاَ تَتَبُّعُوْا عَوُرَاتِهِمُ فَإِنَّهُ مَنُ يَّتَّبِعُ عَوُرَةَ أَخِيْهِ الْمُسْلِمِ يَتَّبِعِ اللَّهُ عَوُرَتَهَ وَ مَنُ يَّتَبعُ اللَّهُ عَوُرَتَهُ يَفُضَحُهُ وَ لَوُ فِي جَوُفِ رَحُلِهِ. (زندی) ترجمه: حضرت ابن عمر بر روايت ب كدرسول الله يع منبر يرجر مع اور آب في بلند آواز ے پکار کر فرمایا: '' اے وہ لوگو! جو زبان سے تو اسلام لے آئے ہولیکن ابھی ایمان جن کے دل میں پوری طرح اترانہیں ہے،مسلمانوں کوستاؤمت اور نہانھیں عارد لاؤ، نہ شرمندہ کرواور نہان کے چھیے ہوئے عیوب کے بیچھے پڑو، کیوں کہ جوکوئی اپنے مسلمان بھائی کے چھیے عیبوں کے پیچھیے پڑے گا تو اللہ خود اس کے عیوب کے پیچھیے پڑ جائے گا اور جس کسی کے عیوب کے پیچھیے اللہ پڑ جائے تواسے رسوا کر کے دہے گا ،اگر چہ وہ اپنے گھر کے اندر بی رہے۔'' **تشریح:** بیایک اہم حدیث ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ اہل ایمان کوستانا ، اُنھیں بدنام اور ذلیل کرنے کی فکر میں رہنا، ان میں عیوب تلاش کرنا، ان کی کسی پیچیلی برائی کا ذکر کر کے انھیں شرمندہ کرنا،ادراس کوشش میں رہنا کہ سی طرح اہل ایمان کولوگوں کی نظروں سے گرادیا جائے، یہ کام انھیں لوگوں کا ہوسکتا ہے، جن کے دل ایمان سے خالی ہوں اور جن کا اسلام صرف زبان کے افرار تک ہو۔ایسے لوگوں کواپنے ایمان کی فکر کرنی چاہیے۔ وہ نفاق کے مرض میں مبتلا ہیں۔ انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ وہ کن لوگوں کواذیت پہنچار ہے ہیں۔ وہ انھیں ستار ہے ہیں جوخدا سے

اپنارشتہ قائم کر چکے ہیں، جن کے نز دیک خدا کی عظمت کے مقابلے میں دنیا کی بڑی سے بڑی چیز بھی کوئی قیمت نہیں رکھتی۔ ایسے اہلِ ایمان کو اذیت پہنچا کر وہ خدا کے غصے اور غضب کو نہ بھڑ کا ئیں۔اگرایسے لوگ اپنی ذلیل حرکات سے بازنہیں آتے تو آخرت سے پہلے خدااتھیں دنیا میں بھی ذلت وخواری کا مزہ چکھا کرر ہے گا۔وہ ذلت سے پہنچیں سکتے خواہ وہ اس سے بچنے کے لیے خانہ نشین ہی کیوں نہ ہو جائیں۔

(٠١) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللَّهِ عَنِ النَّبِي اللَّهِ قَالَ: إذَا حَدَّتَ الرَّجُلُ الْحَدِيْتَ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهِي آمَانَةٌ.

ترجمه: حفرت جابر بن عبداللَّهُ نبي ﷺ سے روايت کرتے ہيں کہ آپؓ نے فرمايا:'' جب کوئی شخص اپنی کوئی بات کہہ کرادھرادھر دیکھے تو وہ امانت ہے۔''

**تشریح**: اِدهراُ دهرد کیھنے کا مطلب ہیہ ہے کہ وہ بید کیھر ہاہے کہ<sup>ہ</sup>یں اس کی بات کسی اور نے تو نہ سن لی۔وہ اپنی بات کوراز رکھنا جا ہتا ہے۔حالاں کہ اس نے کہانہیں کہ میری کہی ہوئی بات عام لوگوں کے علم میں نہ لائی جائے۔ مگر اس کی بات امانت ہی ہے۔ اسے اپنی ہی حد تک رکھنا چاہیے۔ اس امانت کی حفاظت ضروری ہے۔ البتہ اگر بات ایس ہوجس سے کسی کی جان مال یا اس کی آبر وکوخطرہ ہوتو متعلق شخص کواس سے مطلع کردینا ضروری ہے۔ چناں چہ حدیث میں ہے كُه أَبُّ فَفر مايا: ٱلْمَجَالِسُ بِالْاَمَانَةِ إِلاَّ ثَلْثَةَ مَجَالِسَ سَفُكُ دَمٍ حَرَامٍ أَوْ فَرُج حَرَامٍ أَوْ إقْتِطَاعُ مَالِ بِغَيْرِ حَقّ (ابوداؤد، عن جابرٌ) نشستين امانت داري ك ساتھ ہوں ليكن تين مجلسيں اس سے متثنیٰ ہیں۔ایک وہ جو کسی کے خونِ ناحق کی سازش سے تعلق رکھتی ہو۔ دوسری وہ جو کسی کی عفت دعصمت لوٹنے سے تعلق رکھتی ہو جسے خدانے حرام تھہرایا ہے اور تیسر ی وہ جس کاتعلق بغیر حق کے سی کے مال کوچین لینے کی سازش سے ہو۔ظلم ومعصیت کے سی منصوبے کو ناکام بنانا ضروری ہے خطم دمعصیت کو گوارا کرناکسی معاشرہ کی تباہی اور بربادی کا پیش خیمہ ہے۔ (١١) وَ عَنُ أَبِى ذَرٍّ قَالَ أَمَرَنِي خَلِيُلِي بِسَبُعٍ، أَمَرَنِي بِحُبِّ الْمَسَاكِيُنِ وَالدُّنُوِّ مِنْهُمُ وَ آمَرَنِي أَنْ أَنْظُرَ إِلَى مَنُ هُوَ دُونِيُ وَلاَ أَنْظُرَ إِلَى مَنْ هُوَ فَوْقِي، وَ أَمَرَنِيُ أَنُ أَصِلَ الرَّحِمَ وَ إِنُ أَدْبَرَتُ، وَ أَمَرَنِيُ أَنُ لَا أَسْأَلَ أَحَدًا شَيْئًا وَ ٱمَرَنِيُ أَنُ ٱقُوْلَ بِالْحَقِّ وَ إِنْ كَانَ مُرًّا، وَ آمَرَنِيُ أَنُ لَا أَخَافَ فِي اللَّهِ لَوُمَةَ

لَائِمٍ، وَ اَمَرَنِيُ اَنُ أُكْثِرَ مِنُ قَوُلٍ لاَ حَوُلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ فَإِنَّهُنَّ مِنُ كَنْزِ تَحُتَ الْعَرُشِ.  $(\mathbf{z})$ ترجمه: حضرت ابوذر البيان كرتے ہيں كه مجھ مير فليل (محبوب ترين دوست) نے سات باتوں کا تھم دیا۔ آپؓ نے مجھے تھم دیا محتاجوں اور سکینوں سے محبت رکھنے کا،ادر آپؓ نے مجھے تھم دیا کہ میں نگاہ ان لوگوں پر رکھوں جو مجھ سے پنچ کے درجے میں ہیں اور ان لوگوں کو نہ دیکھوں جو مجھ سے او پر کے درج میں ہیں اور مجھے عظم دیا کہ میں اہل قرابت کے ساتھ صلہ رحمی کروں اور قرابت کے رشتہ کوجوڑ دن اگر چہوہ میرے ساتھ ایسانہ کریں۔اور مجھے کلم دیا کہ میں کسی سے کوئی چیز نه مانگوں اور مجھے علم دیا کہ میں حق بات کہوں خواہ دہ تکن ہی کیوں نہ ہو۔اور مجھے علم دیا کہ میں اللَّد کے معاملے میں کسی ملامت گر کی ملامت سے نہ ڈروں۔اور مجھے علم دیا کہ میں اکثر پڑھتا ر مون: لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إلاَّ بِاللهِ (أيك حالت كا دومرى حالت مي بدلنا اور طاقت كاميسر آنا خدا کی مدد کے بغیر ممکن نہیں ) کیوں کہ بیسب با تیں اس خزانے سے ہیں جوعرش کے پنچے ہے۔ تشريح: حضرت ابوذ رُكہتے ہیں کہ آپ نے مجھے حکم دیا کہ میں انھیں دیکھوں جو دنیوی مال و دولت اورساز وسامان کے لحاظ سے مجھ سے پیچھے ہیں تا کہ میرے اندرصبر وشکر کا جذبہ پیدا ہو۔ جن کوسامان زندگی اور مال ودولت مجھ سے زیادہ حاصل ہے ان کو نہ دیکھوں کیوں کیمکن ہے اس ے دل میں شکایت پیدا ہو کہ مال ودولت میں اس ہے مجھے پیچھےرکھا گیا اور خدا کی ان نعمتوں کا شکرادا کرنے سے قاصررہ جاؤں، جو مجھےحاصل ہیں۔

" یہ باتیں اس ٹرزانے سے ہیں جو عرش کے نیچ ہے۔" یعنی یہ چھ باتیں نہایت بیش بہا ہیں۔ ان کو معمولی نصور کرنا نادانی ہوگی۔ ان کی حیثیت خدا کے خاص ٹرزانے کی بیش بہا اشیاء کی ہے۔ وہ جسے چاہتا ہے عطافر ماتا ہے۔ ان تک ہرا یک کی دسترس ممکن نہیں ہے۔ جو چھ باتیں اس حدیث میں بیان فر مائی گئی ہیں، ان میں سے ہرا یک بنیا دی اہمیت کی حامل ہے۔ آ دمی کی نظر امیروں کی دولت وثر وت پڑ نہیں بلکہ ان پر ہونی چا ہے جو مال ودولت کے لحاظ سے ہم سے ممتر درج میں ہیں۔ اس سے صبر وشکر کے جذبات کو نشو ونما حاصل ہوگی۔ اہل قرابت کے حقوق ہر حال میں ادا کرنے چاہئیں خواہ انھیں اپنی ذمے داری کا احساس ہو یا نہ ہو۔ خدا کے سواکسی اور سے نہ مانگنے کے اثر ات بڑے ہی نتیجہ خیز ہوتے ہیں۔ اس صورت میں ہمیں کسی سے کوئی شکا ہیں نہیں ہوسکتی اورلوگ بھی ہمیں اپنے لیے ایک مصیبت تصور نہیں کر سکتے لوگ جب ہم کو اپنے سے بینیا ز دیکھیں گے تو لاز ماان کے دلوں میں ہماری وقعت پیدا ہو گی اور وہ ہم ہے محبت کا تعلق رکھنے پر مجبور ہوں گے۔ خدا بھی غیب سے ہماری مدد فر مائے گا حق بات کو چھپانا صحیح نہیں ہے۔ حق و انصاف کی بات بعض لوگوں کے مفاد کے خلاف ہو سکتی ہے اس لیے وہ انھیں کڑ وی لگے گی لیکن حق کا اظہار بہر صورت ضروری ہے، جس سوسائٹ اور معا شرے میں حق بات کو چھپا سکتا۔ ایسا معا شرہ اور مصلحت پر تی لوگوں کی پالیسی ہوتی ہے اسے صحت مند معا شرہ نہیں کہا جا سکتا۔ ایسا معا شرہ بالآخر خود اہلِ معا شرہ کے لیے عذاب بن جا تا ہے۔

اللہ کے معاطی میں کسی رکاوٹ کی پروانہیں کرنی چاہیے۔خواہ لوگوں کو کتنا ہی برا کیوں نہ لگے۔ اللہ کے حکم کے مقاطبے میں کسی چیز کو ترجیح نہیں دی جاسکتی۔ اس میں ملامت کرنے والوں کی ملامت کی ہرگز پر داہ نہیں کی جاسکتی۔ لاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ اِلاَّ بِاللَّهِ کا کلمہ بکترت پڑھنے کی تاکید بے وجہ نہیں ہے۔ بیکلمہ اگر شعور کے ساتھ بکترت زبان کے ساتھ ادا کیا جائے تو دل سے غیر اللہ کا خوف جاتا رہتا ہے اور خدا کی تائید بندے کے شامل حال ہوجاتی ہے۔ خدا کی نصرت اور مد دجس کسی کو حاصل ہوجائے اس کی خوبی قسمت کا کیا کہنا!

(١٢) وَ عَنُ جَابِرِ بُنِ عَبُدِ اللهِ يَقُوُلُ قَالَ رَسُوُلُ اللهِ عَنَا اللهِ عَالَةِ اللهُ عَالَةِ اللهُ عَالَةِ اللهُ عَالَةِ اللهُ عَالَةِ اللهُ عَالَةَ اللهُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالَةً اللهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةُ عَالَةًا اللهُ عَالَةُ عَال العَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالُهُ عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةً عَالَةًا عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالَةًا عَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةُ عَالَةً عَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةً عَالَةُ عَالَةً عَالَةً عَالَةًا عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةً عَالَةًا عَالِهُ عَالَةُ عَالَةً عَالَةً عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عُ العَالَةُ عَالَةًا عَالَةًا عَالَةً عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَامَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَالَةًا عُلَةًا عُلَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَامَةًا عَالَةًا عَامَةًا عَالَةًا عَالَةًا عَامًا عَالَةًا عُلَةًا عَالَةًا عَال

**ترجمہ**: حضرت جابر بن عبداللَّڈ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللّہﷺ نے فرمایا:'' جبتم میں سے سی کوگھر چھوڑے ایک مدت گزرگئی ہوتو وہ اچا تک اپنے گھر میں نہ آئے۔''

تشریح:اں حکم میں بڑی <sup>مصل</sup>حت ہے۔ایک عرصے کے بعدا پنے گھر واپس ہوں توبیوی کو اِس کا موقع دیں کہ دہ پنسل کر کے اپنے لباس بدل سکے۔اورزیب وزینت کے ساتھ آپ کا استقبال کر سکے۔ یہ چیز باہمی محبت میں اضافہ کا باعث ہوگی۔

(١٣) وَ عَنُ أَبِى مُوسى الْأَسْعَرِيُّ عَنِ النَّبِي اللَّهِ قَالَ: فَضُلُ عَائِشَةَ عَلَى النَّسِي اللَّ فَضُلُ عَائِشَةَ عَلَى النَّسِي اللَّ مَعْدَلَ عَائِشَةَ عَلَى النَّسِي اللَّ مَعْدَل النَّسِي اللَّ مَعْدَل النَّعَام. **ترجمه**: حضرت ابوموى اشعرى سے روايت ہے کہ نبي اللہ نے فرمايا: '' عائشہ کی فضيلت عورتوں پرالی ہے جیے ٹريدکوتما مکھانوں پرفضيلت حاصل ہے۔''

عَنِّى رَاضِيَةً وَ اِذَا كُنُتِ عَلَى غَضُبَى فَقُلُتُ مِنُ اَيُنَ تَعُوِفُ ذَٰلِكَ فَقَالَ: اِذَا كُنُتِ عَنِّى رَاضِيَةً فَاِنَّكَ تَقُوُلِيُنَ لاَ وَ رَبِّ مُحَمَّدٍ وَ اِذَا كُنُتِ عَلَى غَضُبَى قُلُتِ لاَ وَ رَبِّ اِبُرَاهِيُمَ. قَالَتُ: قُلُتُ اَجَلُ وَاللَّهِ يَا رَسُوُلَ اللَّهِ مَا اَهُجُرُ اِلَا اسْمَكَ.

ترجمه: حفزت عائشة بيان فرماتى ميں كه (ايك روز) رسول الله يلى نے مجھ سے فرمايا: '' جب تم مجھ سے خوش ہوتى ہواور جب مجھ سے خفا ہوتى ہوتو ميں جان جاتا ہوں ۔' ميں نے عرض كيا كه آپ يكس طرح بيجان ليتے ميں؟ آپ نے فرمايا: '' جب تم مجھ سے خوش ہوتى ہوتو اس طرح كہا كرتى ہوكہ يہ بات نہيں ہے محمد كے رب كا قسم ۔ اور جب تم مجھ سے خفا ہوتى ہوتو اس طرح كہتى ہو كہ يہ بات نہيں ہے ابراہيم عليہ السلام كے رب كا قسم ۔ ' ( حضرت عا كُشَرَ كہتى ميں كه ) ميں نے كہا كہ ہے تو بات يہى كيكن به خدايا رسول الله، ميں صرف آ پ كانا م چھوڑتى ہوں ( دل سے آ پ كى محبت اس وقت بھى جدانہيں ہوتى ) ۔

تشریح: شوہراور بیوی کے تعلقات نہایت شیریں اور پر کیف ہونے جاہئیں۔ بیوی کی طرف سے ناز وعشوہ کا مظاہرہ کوئی عیب ہر گرنہیں ہے۔ بلکہ ایک درجہ میں بیہ مطلوب ہے تا کہ زندگی میں یک رنگی نہ پیدا ہو سکے کسی کے با کمال ہونے کا مطلب سیہ ہر گرنہیں ہوتا کہ وہ انسانی جذبات ے بالکل عاری ہو۔ سی موقع وحل پر ناراضی اور خطکی کی مہذب ادازندگی کورتگین بنا جاتی ہے۔ یہاں یہ بات پیش نظر رہے کہ رسولِ خدا ﷺ صرف رسول ہی نہ تھے بلکہ وہ حضرت عائشہ کے محبوب شوہر بھی تھے۔ حضرت عائشہ سی بات پر ناراض ہوتیں تو رب محد کے بجائے رب ابرا ہیم علیہ السلام کی قسم کھا تیں۔ اور آپ سے خوش ہوتیں تو رب محد کی قسم کھا تیں۔ اظہارِ ناراضی کا یہ لطیف انداز ذوق لطیف کا نماز ہے۔ اس میں جو شائشگی پائی جاتی ہے اور اس سے جس تہذیب کی چھلک نمایاں ہوتی ہے اس کی جتنی بھی تعریف وتحسین کی جائے کم ہے۔ حضور ﷺ کی ذکا وت فہم د کیھئے کہ وہ سمجھ جاتے تھے کہ عائشہ خفا ہیں یا آپ سے خوش ہیں۔ حالاں کہ خفگی یا خوشی کے معروف آ ٹاردور تک دکھائی نہیں دیتے تھے۔

حضرت عا ئنٹٹہ فرماتی ہیں کہاےاللہ کے رسول، آپ کی بات تو بالکل صحیح ہے کیکن بیہ ناراضی صرف نام تک ہوتی ہے۔ میں آپ کا نام نہیں لیتی کیکن آپ کو دل سے جدا کرنا کسی حال میں میرے لیے ممکن نہیں ہے۔

یہ میاں بیوی کی راز دنیاز کی باتیں ہیں۔گھر کی فضاکتنی فطری پاکیز گی لیے ہوئے ہے۔ باتوں میں کوئی تصنع و تکلف نہیں پایا جاتا۔ ہر ایک اپنا دل کھول کر دوسرے کے سامنے رکھ دیتا ہے۔ یہ نہ ہوتو زندگی ،اپنی تمام تر رعنا ئیوں سے محروم ہی رہے گی۔

(۵۱) وَ عَنْهَا قَالَتُ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْنَا : اَسُرَعُكُنَّ لِحَاقًا بِي اَطُولُكُنَ يَدًا قَالَتُ فَكُنَّ يَعَا فَكُنَّ يَتَطَاوَلُنَ اَيَّتُهُنَ اَطُولُ يَدًا. قَالَتُ: فَكَانَتُ اَطُولُنَا يَدًا زَيْنَبُ لِآنَهَا كَانَتُ فَكُنَّ يَتَطَاوَلُنَ ايَتُهُنَ اَطُولُكُنَ يَدًا.

ترجمہ: حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے (اپنی بیویوں سے) فرمایا:''تم میں سب سے پہلے وہ مجھ سے ملے گی، جس کے ہاتھ زیادہ کمیے ہیں۔'' حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آپ کی بیویاں اپنے ہاتھ ناپتی تھیں کہ کس کے ہاتھ زیادہ کمیے ہیں۔ہم سب میں زینب کے ہاتھ زیادہ کمیے تھے کہ وہ اپنے ہاتھ سے محنت کرتیں اور صدقہ دیتیں۔' تشریح: حضور ﷺ اور از وازج مطہرات کے در میان جو گفتگو کمیں ہوتی تھیں ان میں ہر قتم ک باتیں ہوتی تھیں۔خداد آخرت اور موت و حیات ہر چیز گفتگو کا موضوع ہو سی تھی اور ہوتی تھی۔نہ ذہنوں میں کسی قسم کا تناؤتھا اور نہ کس کے لیے دل میں کوئی ناخوشگوار جذبہ پایا جاتا تھا۔ اس ایک خاص بات جواس حدیث سے معلوم ہوتی ہے وہ میر کہ مرنے کے بعد آ دمی کی ملاقات اپنے ان اعزہ سے ہوتی ہے جواس سے پہلے دنیا سے کوچ کر گئے ہوتے ہیں۔انتقال کے بعد حضرت زینب پٹ کی آپ سے ملاقات کا ہونا اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے۔ایک دوسر کی حدیث میں اسی طرح وفات کے بعد حضرت فاطمہ زہڑا کی آپ سے ملاقات کا ہونا بھی ثابت ہوتا ہے۔

ഗ്രര

مثالي معاشره

مثالی معاشرہ وہی ہوسکتا ہے، جس میں حکمرانی حق وانصاف کی ہو۔ جس میں عدل و انصاف کونظرا نداز نہ کیا جاسکتا ہو۔ جس کے افرادایک دوسرے کے لیےایثار سے کام لے سکتے ہوں۔ باہم ایک دوسرے سے گہری محبت رکھتے ہوں۔ مثالی معاشرہ اسی کو کہا جاسکتا ہے، جس میں حق وصداقت کا واضح تصور پایا جاتا ہو۔ جس کے لوگ حق آ شنا ہوں۔ یعنی وہ حق کو حق سبجھتے ہوں، اوراسے اختیار کرنے کا وافر جذبہ ان کے اندر موجود ہو۔ اوروہ اپنی عملی زندگی میں حق کے پابند بھی ہوں۔ ایسے ساج میں اس کے بہترین نیائج ویکھی جیسے

انسانی زندگی میں ایچھا عمال وہی ہو سکتے ہیں جو حقیقی اقد ارحیات، حسن وصد اقت اور حقیقی انبساط کے مظہر ہوں۔ جوڈ کنز دیک بھی بہترین معاشرہ وہی ہے، جس کے افر اداقد ارِحیات کوزیادہ سے زیادہ اہمیت دیتے ہوں اور جن کے اعمال میں اصلاً انھیں اقد ارکا لحاظ پایا جاتا ہو<sup>ن</sup> اقد ارِحیات کا تعین اسی وقت ممکن ہے جب کہ انسان کا رشتہ خدا کی ہستی سے قائم ہو جو مستقل اقد ارکا اصل سرچشمہ ہے۔ لیکن اگر سماج میں لوگ مختلف جذبات و تصورات کے ساتھ زندگی بسر اقد ارکا اصل سرچشمہ ہے۔ لیکن اگر سماج میں کامل ہم آ ہنگی نہیں پائی جاتی تو اس کا نتیجہ خلفسارو انتشار کے میں اور ان کے جذبات و تصورات میں کامل ہم آ ہنگی نہیں پائی جاتی تو اس کا نتیجہ خلفسارو انتشار کے سوا بچھ اور نہیں ہو سکتا۔ اگر لوگوں کے جذبات میں ہم آ ہنگی پیدا ہو جائے تو وہ ایک دوس کو بہتر انداز میں بچھ سکتے ہیں اور فطری طور پرلوگوں کے درمیان دوسی اور محبت کی فضا پیدا ہو سکتی ہے۔

مثالی معاشرہ کے لیے بیچھی ضروری ہے کہ اس کی تشکیل دحدت ِمقصد کے تحت ہوا در

(۱) ویکشین: Guide to the philosophy of Morals and Politics. p.467-469

ردا، در المحالي من المحالية فالفال فن الحرم المحالية في مالا لمالا لمالا في المراتي الموالية المحالية المحالية في المحالية المحالية في المحالية المحالية في المحالية في المحالية المحالية في المحالية المحالية في المحالية المحالية في المحالية في المحالية في محالية في محالية في محالية في المحالية في محالية المحالية في المحالية في المحالية في محالية محالية في المحالية في محالية محالية في المحالية في محالية محالية المحلي المحالية في المحالية محالية محالية محلية محلية محلي المحلي المحالية محلية محلية المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلية محلية محلية المحلية المحلية محلية محلية المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلية محلية مح محلي محلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلية محلية المحلية محلية محلية المحلية المحلية المحلية المحلي محلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلي المحلية محلية المحلية محلية المحلية محلية المحلية محلية المحلية المحلية المحلية المحلية المحلي ا محلي محلي المحلي المحل محلي محلي محلي المحلي المحل

حقة لوالذ ألبت بعي ، والق ما ، أله يمز والت بع - به او این به به مان یا به معنات به بخ ب مالداند دلواد سوار، ما، ما، السوا: **حد مشت** ··· تالة العدة،، : دام، - جر الأن يزيم بحد من من الله الحصيب من عن مالا الراه عن عن المالي المالي عن المريم ال مة خير , حدة ، اي معيد المه حد مع الموان الم من ، الله بحرث المراجد الله المعرف المراجد الم برلوالدالينزجة مسهراه فم غرب التوس فيسر الأدار بخت الحدينا بنع ، زلاب في ال د خدار (بالفند ) الدارام في فرف مدر والموام ( عرام الدام الدام ، الدام ، الدام ، الدام ، الدام ، الدام د خدار ( الجزر الاسال الرام موجد مد "در اللاسوار، الدوا"، الدان خد شا القصام مدر (مد،) براس المدر الله الماله اياد أ) هو المحرث شرار المالي مدر المرابع مدر المرابع الما -ايد بولاية تسمد فل الله المالي الله الأي تدا بن الذيسة ورد، برت بعد العبي ت . نُسْحَ ثَغَلَّخُ : رَاقَ ? رُلْحَفَأَ بِالْمَئَعُ الْحُا : شَنْقُ : رَاتَ . مِبَتِ (12) وَ مِنِاسَاً نَبِهِ نَعْمُلِسُمُ المَسَ فِي نَاقَ بَلَعَظَا مِحَمَدُ بِنَا شُوا : شَكْ نَاقَ شَحَدَمَسَّانَ كُبُشْقَاآ : رَاقَ ؟ نُدَعَنُكُا لَهُ : شَنَّظُ . مَعَظَّا المُسْعَلُ فَ مَكْلَأًا جُبُكُ : رَالَة ؟ فَجَلَسَمُا لَه . شَلْفَ . تَبْدَ وَ تَبْحُ ، رَافَ ؟ بِعَلْمَا المَسَم رَحُلَة سَرَحَة نُ 

فکر بھی ہوتی ہے۔مثلاً اسے دلچیپی صرف اپنا ہی پیٹے بھرنے سے نہیں ہوتی بلکہ محتاجوں اور مسکینوں کوکھلانے سے بھی اسے پوری دلچیپی ہوتی ہے۔اس کی زبان پر پاکیزہ کلمات ہی آتے ہیں۔وہ کوئی ایسی بات نہیں کہتا جوخلاف حق ہویا جود دسروں کے لیے باعث اذیت ہو۔ سر میں زند یہ دید ہو کہ زبانہ میں میں میں میں میں ہوتا ہے۔

آپ نے فرمایا: ایمان کی نشانی صبر وسخاوت ہے۔ ایمان کا مطلب میہ ہوتا ہے کہ آ دمی کوخدا اور آخرت پر پورایفین ہے۔ ایسے محض کی نظر ان لوگوں کے مقابلہ میں جو نہ خدا کو مانتے ہیں اور نہ آخرت کو تسلیم کرتے ہیں بہت وسیع ہوتی ہے۔ اس کی نظر آ ج کے مقابلہ میں آ نے والے کو لیعنی آخرت پر کہیں زیادہ ہوتی ہے۔ ایسا شخص جلد بازی اور عاجلہ پسندی سے نجات پالیتا ہے۔ بڑے سے بڑے اندیشے، نقصانات اور مصائب اسے سچائی سے نہیں ہٹا سکتے۔ وہ جانتا ہے کہ ہمارے لیے اصل فیصلہ کن دن آ جنہیں کل ہے۔ اس لیے آج کے لیے بے چین ہونے کی چنداں ضرورت نہیں ہے۔ کو کے نقصان کو آج کے فائدے کے لیے برداشت نہیں کیا جاسکتا۔ اس کے برخلاف کو کی کا میابی کے لیے آج کی ناکا می کو بہ خوشی گوارا کیا جائے گا۔ اب آپ خود سوچ سکتے ہیں کہ ایمان کی بدولت مومن کے اندر صبر کی کتنی قوت محتم ہو جاتی ہے۔

صبر کے ساتھ دوسراوصف ایمان کا ساحت یعنی فیاضی اور سخاوت ہے۔مومن تنگ دل اور بخیل کیوں کر ہوسکتا ہے، جب کہ وہ دیکھ رہا ہے ختم نہ ہونے والے خزانے کا مالک وہی ہوگا، جو آج لٹا تا ہے۔کل پانے والا وہی شخص ہوگا جوآج لٹا دیتا ہے۔آخرت کی وسعتیں اس کے حصے میں آئیں گی، جس کوآج قلب کی فراخی اور وسعت حاصل ہے۔جس کا دل بخل اور حرص سے یکسر پاک ہے۔

ايمان ميں افضل چز اخلاق ہے۔ مسلم در حقيقت وہى ہے، جس سے كوئى كى قتم كا خطرہ محسوس نہ كرے۔ مسلم تو لوگوں كى جان ومال اوران كى آبروكا محافظ ہوتا ہے، وہ دوسروں كو نقصان نہيں پہنچا سكتا۔ مومن سرا پا حسنِ اخلاق ہوتا ہے، اس سے كى بداخلاقى كى تو قع نہيں كى جاسمتى ہے۔ <٢> وَ عَنُ أَبِيُ هُوُسَنَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَنَىٰ اللَّهِ اِنْحَدَامَ

ذِى الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ، وَ حَامِلِ الْقُرُانِ غَيْرِ الْعَالِى فِيهِ وَالْجَافِى عَنْهُ وَ الْحَرَامَ السُّلُطَانِ الْمُقْسِطِ. ترجمه: حضرت ابوموی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:'' بے شک پہنجملہ تعظیم خدادندی کے ہے: بوڑ ھےمسلمان شخص کی تکریم کرنااور حامل قرآن کا اکرام کرنا جب کہ دہ قرآن میں غلو کرنے والا اور اس سے ہٹ جانے والا نہ ہواور عادل حکمر اں کا اکر ام کرنا۔'' تشريح: تغظيم خداوندى بى كاايك تقاضا يدجى ب كدآ دمى سى بور مصلم كى شان مي گستاخى نه کرے اور نہاس سے بے ادبی سے پیش آئے۔ بلکہ جہاں تک ممکن ہواس کی تو قیر وتعظیم کرے۔ حامل قرآن لیعنی یعنی قرآن سے شغف رکھنے والا،قرآن کا حافظ،مفسر اورقرآن پڑھنے پڑھانے والابھی اس کامستحق ہے کہ اس کی تعظیم وتو قیر کی جائے لیکن بیتکم اس کے ساتھ مشروط ہے کہ حامل قرآن قرآن میں غلو سے پر ہیز کرتا ہو۔ نہ تو وہ قرآن کی تلاوت ترک کرےاور نہ اپن عملی زندگی میں قرآن کی تعلیمات کواختیار کرنے سے اسے گریز ہو۔اگروہ الفاظ قرآنی کی تجوید اور حسن قرأت میں حد سے تجاوز کر بے اور فاسد عقائد ونظریات کے ذریعے سے قرآن کے معنی و مفہوم تعین کر بے تو پھر وہ سی تعظیم وتکریم کامشخق قرار نہیں یا تا۔ اسی طرح وہ عادل حکمراں بھی ہماری تعظیم کامشتحق ہے جو اپنی حکومت میں عدل و انصاف قائم كرب اوركسي قشم كظلم وستم كاروا دارنه ہو۔ اس حدیث سے بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ تعظیم خداوندی کا دائرہ کس قدر وسیع ہے۔ تعظیم خدادندی کے سبب سے اگر ہم عادل حکمراں کی تکریم کرتے ہیں اور حکمر ال بھی تعظیم خدا وندی ہی کے جذبہ سے عدل وانصاف کو قائم کرتا ہے، تعظیم خداوندی ہی کے پیش نظر اگر حامل قرآن کی تو قیر کی جاتی ہواور حامل قرآن بھی تعظیم خداوندی ہی کے احساس سے قرآن کے حقوق ے غافل نہ ہو۔ یعنی معاشرے میں اگر ہرجگہ اور ہرموقع پر تعظیم خدادندی اوراجلال رب کالحاظ

ركهاجائ تواليامعا شره ايك مثالى معاشره بن جائكا، جوا پني مثال آپ موگا۔ (٣) وَ عَنُ عَبُدِ اللَّهِ بُنِ عَمُرو بُنِ الْعَاصِّ اَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اَنُّ الْمُ الْ الْإِسُلاَمِ خَيْرٌ؟ قَالَ. تُطْعِمُ الطَّعَامَ وَ تُقُرِئُ السَّلاَمَ عَلى مَنُ عَرَفَ وَ مَنُ لَّمُ تَعْرِفُ. تترجمه: حضرت عبدالله بن عمروا بن العاصِّ حردايت م كه ايك شخص في رسول الله على

تشریح: یعنی بیاسلام کی بہترین تعلیمات میں ہے کہ سوسائٹ کے ہر فرد کی قدر وقیمت کا ہمیں پور ااحساس ہو۔ اور حق الا مکان سبھی کے حقوق کا پاس ولحاظ رکھا جائے۔ کوئی بھو کا ہوتو اسے کھانا کھلائیں۔ حاجت مندوں کی حاجت روائی میں حصہ لیں۔ اثلاق کا اعلیٰ معیار بیہ ہے کہ ہم دوسروں کی ضرور توں کواپنی ضرورت سمجھیں اور دوسروں کی بھلائی اور ترقی کواپنی بھلائی اور ترقی تصور کریں۔ جس طرح شناسا شخص کا احترام ہمارے دل میں پایا جاتا ہے، اسی طرح ناشنا سا کی بھی توقیر کا ہم خیال رکھیں اور بلاکسی فرق وامتیاز کے دونوں کو سلام کر کے ہم اس بات کا اظہار کریں کہ ہم پرایک نے لیے بہترین چذبات اور نیک تمنائیں رکھتے ہیں۔

(٣) وَ عَنُ أَبِى هُوَيُرَةٌ قَالَ: نَهِى رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلاَ يَتُنَاجَشُوا وَلاَ يَبِيعُ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ اَخِيْهِ وَلاَ يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ اَخِيْهِ وَلاَ يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ اَخِيْهِ وَلاَ تَسْأَلُ الْمُوأَةُ طَلاَقُ الْحُيْفِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى جَعْدَةِ الْحَيْهِ وَلاَ تَسْأَلُ الْمُوأَةُ طَلاَقُ الْحُيْفِ التَّهُ عَلَى بَيْعِ الْحَيْهِ وَلاَ يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ الْحِيْهِ وَلاَ تَسْأَلُ الْمُوأَةُ طَلاَقُ الْحُتِهَا لِتَكْفَأَ مَا فِي إِنَائِهَا.

اورندا پنے بھائی کے پیام نکاح پر پیام بھیجاورنہ کوئی عورت اپنی بہن کی طلاق کی خواہش کرے کہ جو پچھاس کا حصہ ہے خود حاصل کرے۔'' بیشہ دے ''شہری دیر اتن کر لیرسدہ ان کہ یہ'' مطلبہ میں مترامی لدگوں کی ضروریہ کا

تشریح: '' شہری دیہاتی کے لیے سودا نہ کرے'' مطلب یہ ہے کہ مقامی لوگوں کی ضرورت کا پہلے خیال رکھیں۔ ایسانہ ہو کہ مقامی لوگ تو محروم رہ جائیں اور انھیں نظر انداز کر کے آپ دور کے لوگوں سے سودا کر کے نفع کمانے میں مصروف ہوں۔ یہ بات بھی فراموش نہ ہو کہ بہترین نفع لوگوں کی حاجت روائی ہے۔ جوہم سے جتنا قریب ہوگا اسی نسبت سے دہ ہماری تو جہ کا بھی زیادہ مستحق ہوگا۔لیکن اگر قریب رہنے والوں کی ضرورتیں پوری ہوچکی ہوں تو باہر کے لوگوں سے خریدہ فروخت کا معاملہ کرنے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔

مال لینے کاارادہ نہ ہوتو خواہ مخواہ کے لیے قیمت نہ بڑھاؤ۔اس طرح تم اپنے بھائی کو نقصان ہی پہنچاؤ گےاوراگراسے نقصان پہنچانے ہی کی غرض سے ایسا کرتے ہوتو اس سے بری بات تمھارے لیے اور کیا ہو کتی ہے۔ اسی طرح اگر کسی نے کسی کے بیہاں شادی کا پیغام بھیجا ہے تو تم ہر گز وہاں پیغام نہ تھیچو کیوں کہ بیاخوت اور جذبہ بہی خواہی کے خلاف ایک خود غرضا نہ حرکت ہوگی ۔ اور اس گھنا وُنی حرکت کے معیوب ہونے میں کسی کو کیا شبہ ہو سکتا ہے۔ البتہ اگر کسی کا بھیجا ہوا پیغام قبول نہ ہوتو پھر اس کے بعد دوسرا کوئی شادی کا پیغام وہاں بھیج سکتا ہے۔ ٹھیک اسی طرح اگر کسی کا کسی سے کوئی سودا ہور ہا ہے تو اس میں دخل دے کر خود اس سے سودا کرنے کی کوش بھی ایک نہا ہے۔ تعلقات میں بگاڑ ہی پیدا ہوگا۔

'' کوئی عورت این بہن کی طلاق کی خواہش نہ کرے۔'' بیچرکت بھی سراسر اسلام کے خلاف اور سماجی اور گھر بلوزندگی کو تباہ کرنے والی ہے کہ کوئی عورت پیخوا ہش رکھےاور اس کے لیے کوشال ہو کہ فلال عورت کواس کا شوہر طلاق دے دے تا کہ اس عورت کی جگہ خود دہ اس سے شادی رجائے اوراسے مطلق اس کا خیال نہ ہو کہ اس سے اس عورت کو کتنا نقصان اور ضرر یہنچے گا۔حالاں کہ وہ عورت جسے وہ خود غرضی کی بنا پراس کے شوہر سے الگ کر دینے کی خواہاں ہے دینی رشتے سے اس کی اپنی بہن ہوتی ہے۔اس لیے ریکسی طرح بھی اس کے لیے درست نہیں ہوسکتا کہ وہ اپنے فائدے کے لیےاپنی بہن کونقصان پہنچائے اوراس کے دل کوشتم زدہ اورتم زدہ بنا کرر کھدے۔ ٥) وَ عَنِ ابْنِ عُمَرَ وَ عَائِشَةٌ قَالاً: قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ عَلَيْتُ : مَا زَالَ جبُريُلُ يُوْصِيْنِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُوَرِّثُهُ. (بخارى،سلم) ترجمه: حضرت ابن عمرٌ اور حضرت عا نَشَرٌ ۔ روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' جبریل ہمیشہ مجھے ہم سامیہ کے حق کالحاظ رکھنے کی تاکید کرتے رہتے تھے۔ یہاں تک کہ میں نے بیہ خیال قائم کرلیا که خفریب پڑوسیوں کوایک دوسرے کا دارث قراردے دیں گے۔'' **تشریح:** معلوم ہوا کہ پڑوتی کے ساتھ ہماراسلوک بہتر سے بہتر ہونا جا ہے۔ پڑوس میں ہونے کی وجہ سے پڑوی سے اکثر واسطہ پڑتار ہتا ہے۔ایک کو دوسرے کی خبر ہوتی رہتی ہے۔اس لیے یڑوی کے حقوق بھی غیر پڑوی کے مقابلے میں زیادہ ہوتے ہیں۔

rir